# ا پنی شخصیت اور کر دار کی تغمیر کسے کی جائے؟



### فهرست

| 6  | زېانت(Intelligence)                     |
|----|-----------------------------------------|
| 7  | ز هنی پنجتگی (Maturity)                 |
| 8  | علمی سطح                                |
| 8  | طر ز فکر اور مکتب فکر                   |
| 10 | فطری رجحان(Aptitude)                    |
| 11 | تخلیقی صلاحیتیں (Creativity)            |
| 13 | احساس ذمه داری                          |
| 14 | قوت ارادی اور خو د اعتمادی (Confidence) |
| 15 | شجاعت اور بهادری                        |
| 16 |                                         |
| 17 | کامیابی کی لگن                          |
| 18 | بخل اور سخاوت                           |
| 19 |                                         |
| 19 | عادات و خصائل                           |
| 20 | فنی اور پیشه ورانه مهارت                |
| 20 | جنسی جذبه                               |
| 23 | غصه اور جارحیت                          |
| 24 | ما يوسی و تشويش (Frustration)           |
| 24 | خوشي وغمي                               |
| 25 | محبت و نفرت                             |
| 26 | اخلاص                                   |
| 27 | خوف و خشیت                              |

#### اپنی شخصیت اور کر دارکی تعمیر کیسے کی جائے؟

| حيرت وتتجسس                                                             | 27  |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| ترجيجات (Priorities)                                                    | 28. |
| قوت بر داشت (Temperament)                                               | 29. |
| صبر وشکر                                                                | 29  |
| طیم اسپر ٹ (Team Spirit)                                                |     |
| خود انحصاری یا دو سرون پر انحصار (Self Sufficiency or Dependability)    | 31. |
| خود غرضی                                                                | 32  |
| قائدانه صلاحيتيں (Leadership)                                           | 33  |
| عصبيت                                                                   | 34. |
| قانون کی پاسداری                                                        | 36  |
| ظاهری شکل و شباههت اور جسمانی صحت<br>نظاهری شکل و شباههت اور جسمانی صحت | 38. |
| چىتى(Agility)                                                           | 39. |
| ایثار                                                                   | 40. |
| احساس برتری اور احساس کمتری (Superior & Inferior Comlex)                | 41. |
| خوش اخلاقی (Courtesy)                                                   | 42  |
| ابلاغ کی صلاحیتیں(Communication Skills)                                 | 44  |
|                                                                         | 44  |
| پیندیدگی اور ناپیندیدگی (Likes & Dislikes)                              | 45  |
|                                                                         | 46  |
| خود آ گهی                                                               | 47  |

علم نفسیات (Psychology) میں شخصیت کا مطالعہ ایک دلچیپ موضوع ہے۔ شخصیت کی ایک جامع و مانع تعریف کرنا بہت مشکل ہے۔ سادہ الفاظ میں ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ کسی انسان کی شخصیت اس کی ظاہری و باطنی اور اکتسانی و غیر اکتسانی خصوصیات مشکل ہے۔ سادہ الفاظ میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ کسی انسان کی شخصیت اس کی ظاہری و باطنی اور اکتسانی و غیر اکتسانی خصوصیات کا مجموعہ ہے۔ اگر کوئی ہم سے یو چھے کہ تمھارے دوست کی شخصیت کیسی ہے ؟ تو ہم جواب میں فوراً اس کی چند صفات کا ذکر کرتے ہیں کہ وہ محنتی، وقت کا پابند، ذبین اور مخلص ہے۔

ان میں سے بہت می خصوصیات مستقل ہوتی ہیں، لیکن طویل عرصے کے دوران ان میں تبدیلیاں بھی پیداہوتی رہتی ہے اور انہی خصوصیات کی بنیاد پر ایک شخص دو سرے سے الگ نظر آتا ہے اور ہر معاملے میں دو سروں سے مختلف رویے اور کر دار کا مظاہرہ کرتا ہے۔ اگر کسی کی شخصیت کو درست طور پر جان لیا جائے تو پیش گوئی کی جاسکتی ہے کہ وہ فرد مخصوص حالات میں کیا کرے گا۔ ان میں سے بعض صفات عارضی حالات کی پیداوار بھی ہوتی ہیں۔

علم نفیات کی طرح شخصیت اور کردار کی تغمیر دین کا بھی اہم ترین موضوع ہے۔ اللہ تعالی نے اپنی جو ہدایت انبیاء کرام علیهم الصلوۃ والسلام کے ذریعے دنیا میں بھیجی ہے ، اس کا بنیادی مقصد ہی انسان کی شخصیت اور کردار کی صفائی ہے۔ اس کا نام "تزکیہ نفس" ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرما تا ہے: هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّیِّینَ رَسُولاً مِنْهُمْ یَتْلُو عَلَیْهِمْ آیاتِهِ وَیُزِکِّیهِمْ وَیُعَلِّمُهُمْ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ۔ (الجمعہ 2:25) "وہی ذات ہے جس نے ان امیوں میں ایک رسول انہی میں سے اٹھایا ہے جو اس کی آیتیں ان پر تلاوت کر تا ہے اور (اس کے لئے) انہیں کتاب اور حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔"

انسان کی بیہ خصوصیات بنیادی طور پر دوقتم کی ہیں: ایک تووہ ہیں جو اسے براہ راست اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملی ہیں۔ یہ غیر اکتسانی یا قدرتی صفات کہلاتی ہیں۔ دوسری وہ خصوصیات ہیں جنہیں انسان اپنے اندریا توخو دپیدا کر سکتا ہے یا پھر اپنی قدرتی صفات میں کچھ تبدیلیاں پیدا کر کے انہیں حاصل کر سکتا ہے یا پھر بیہ اس کے ماحول کی پیداوار ہوتی ہیں۔ یہ اکتسانی صفات کہلاتی ہیں۔ قدرتی صفات میں ہمارارنگ، نسل، شکل وصورت، جسمانی ساخت، ذہنی صلاحیتیں وغیرہ شامل ہیں۔ اکتسانی صفات میں انسان کی علمی سطح، اس کا پیشہ، اس کی فکر وغیرہ شامل ہیں۔

شخصیت کی تغمیر ان دونوں طرز کی صفات کو مناسب حد تک ترقی دینے کرنے کا نام ہے۔ انسان کو چاہئے کہ وہ اپنی شخصیت کو دکش بنانے کے لئے اپنی قدرتی صفات کو ترقی دے کر ایک مناسب سطح پر لے آئے اور اکتسانی صفات کی تغمیر کا عمل بھی جاری رکھے۔
شخصیت کے باب میں ہمارے نزدیک سب سے اعلی و ارفع اور آئیڈیل ترین شخصیت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شخصیت ہے۔ اعلیٰ ترین صفات کا اس قدر حسین امتزاج ہمیں کسی اور شخصیت میں نظر نہیں آتا۔ آپ بحیثیت ایک انسان اتنی غیر معمولی شخصیت رکھتے ہیں، کہ آپ کی عظمت کا اعتزاف آپ کے مخالفین نے بھی کیا۔ دور جدید کے متعصب مغربی مفکرین نے بھی آپ کی شخصیت اور کر دارکی عظمت کو کھلے لفظوں میں بیان کیا ہے۔

قر آن مجیداور صحیح احادیث سے ہمیں سابقہ انبیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلام کی شخصیات کے بہت سے اعلیٰ پہلو ملتے ہیں لیکن ان سب میں مسئلہ بیہ ہے کہ ان کے بارے میں صحیح اور درست معلومات بہت کم میسر ہیں۔ یہ خصوصیت صرف حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی کو حاصل ہے کہ آپ کی سیر ت طیبہ کا تفصیلی ریکارڈ ہمارے پاس موجو دہے۔ آپ کے زیر تربیت صحابہ کرام علیہم الرضوان میں بھی ہمیں اعلیٰ شخصی صفات بدرجہ اتم ملتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ہماری اس تحریر میں آپ کو جگہ جگہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کی سیرت سے حوالے ملیں گے۔

انسان کی شخصیت کے دو پہلوہیں۔ ایک اس کا ظاہر اور دوسر ااس کا باطن۔انسان کا ظاہر وہ ہے جو دوسر بے لوگوں کو واضح طور پر نظر آتا ہے۔ اس میں اس کی ظاہر می شاہت اور رویے شامل ہیں۔ باطن میں انسان کی عقل، علم، جذبات، احساسات اور رجحانات شامل ہیں۔ عام طور پر انسانوں کا ظاہر ان کے باطن ہی کا عکس ہو تا ہے البتہ بعض افراد عارضی طور پر اپنے باطن پر پر دہ ڈالنے میں کامیاب ہوہی جاتے ہیں۔

جیسا کہ اوپر بیان کیا جاچکا ہے کہ ان میں سے بعض صفات مستقل نوعیت کی ہوتی ہیں جبکہ کچھ کیفیات عارضی نوعیت کی۔
انسان کی مستقل صفات وہ ہوتی ہیں جو ایک طویل عرصے میں ارتقاء پذیر ہوتی ہیں اور ان میں تبدیلیاں بہت آہتہ آئی ہیں۔ یہ صفات انسان کی پوری عمر اس کے ساتھ رہتی ہیں۔ مثلاً انسان کی علمی و عقلی سطح ایک طویل عرصے میں ہی بلند ہوتی ہے اور اس میں تبدیلی کی رفتار کوسالوں میں ناپاجا تا ہے۔ اس کے برعکس انسان کی خوشی یا غمی ایک عارضی کیفیت ہے جو ہر تھوڑی دیر کے بعد بدل جاتی ہے۔ یہ ممکن ہے کہ ایک شخص پانچ بیج خوش ہو لیکن ساڑھے پانچ بیج کسی وجہ سے عمکین ہو گیا ہو۔ انسان کی مستقل صفات اس کی عارضی کیفیتوں پر انز انداز ہوتی رہتی ہیں۔ اگر انسان ابنی عارضی کیفیتوں میں بھی ایک مخصوص رویہ اختیار کرنے لگ جائے تو یہ بھی اس کی شخصیت کا حصہ بن جاتا ہے۔ مثلاً ایک شخص اگر بات بات پر بھڑک اٹھتا ہو تو سب لوگ اس کی شخصیت کے تصور میں اس کا غصہ ور ہونا بھی شامل کر دیتے ہیں۔

ذیل میں ہم انسان کی شخصیت کے ان دونوں پہلوؤں کی تفصیلی صفات کی ایک نامکمل فہرست دے رہے ہیں۔ آپ مزید غور و فکر کرکے اس فہرست میں اضافہ کر سکتے ہیں۔

| ابلاغ كى صلاحيتيں                     | احباس ذمه داري                 | • | • زہانت       |
|---------------------------------------|--------------------------------|---|---------------|
| جنسی جذبہ                             | قانون کی پاسداری               | • | • قوت بر داشت |
| 🔸 اپنے ارد گر د کی چیز وں کے بارے میں | قوت ارادی اور خو د اعتمادی     | • | و تهنی پختگی  |
| روبير                                 | ظاہری شکل وشاہت اور جسمانی صحت | • | • صبر وشکر    |
| فصہ                                   | شجاعت وبهادري                  | • | علمی سطح      |
| 🔸 خطرات کے بارے میں روبیہ             | چىتى                           | • | • شيم اسپر ٺ  |

| مایوسی و تشویش کی صورت میں روپیہ | انصاف پبندی              | • خود انحصاری یادو سروں پر انحصار |
|----------------------------------|--------------------------|-----------------------------------|
| پیندیدگی اور ناپیندیدگی          | ایثار                    | • طرز فکراور مکتب فکر             |
| جذبات واحساسات كاطريق اظهار      | کامیابی کی لگن           | • خودغرضی                         |
| محبت و نفرت                      | احساس برتری یا کمتری     | • فطری رجحان                      |
| غيبت                             | بخل و سخاوت              | • قائدانه صلاحيتي                 |
| اخلاص                            | خوش اخلاقی               | • تخلیقی صلاحیتیں                 |
| خوف                              | لا کچ اور قناعت          | • عصبیت                           |
| حيرت وتنجس                       | معامله فنهى              | ا عادات                           |
| تر جیحات                         | فنی اور پیشه ورانه مهارت | انتها پیندی                       |
|                                  | جوش وولول <u>ہ</u>       | • خوشيءغمي                        |

جب ہیر ہے کو کان سے نکالا جاتا ہے تو یہ محض پھر کا ایک کلوا ہو تا ہے۔ ایک ماہر جو ہری اسے تراش خراش کر انتہائی قیتی ہیر ہے کہ شکل دیتا ہے۔ انسان کی شخصیت کو بھی تراش خراش کر ایک اعلی در ہے کی شخصیت بنانا بھی اسی قسم کا فن ہے۔ اس کی شخصیت کی ہیر اجو ہری کے ہاتھوں میں مجبور ہو تا ہے کہ وہ جیسی شکل چاہے، اسے دے دے دے جبکہ انسان ایک زندہ مخلوق ہے۔ اس کی شخصیت کی تراش خراش کرنے والے والدین، اساتذہ اور دوست اپنی مرضی سے اسے کوئی شکل نہیں دے سکتے بلکہ اس میں سب سے زیادہ اہم چیز اس کی اپنی آمادگی بھی ہوتی ہے۔ اگر کوئی فر داس سانچے میں نہ ڈھلنا چاہے جس میں اس کے والدین، اساتذہ یا دوست ڈھالنا چاہتے ہیں تو دنیا کی کوئی طاقت اسے اس پر مجبور نہیں کر سکتی۔ ہاں ایسا ضرور ہے کہ جبر کے تحت وہ کسی کام سے رک جائے لیکن جھپ جھپ کر اس کام کو کرنے سے جبر اسے نہیں روک سکتا۔ انسان کی مستقل صفات کو کس طرح تراشا کیا جائے؟ اس میں کیا تراش خراش کی جائے میں بہت سے جس کے نتیج میں یہ شخصیت کا ایک بہترین نمونہ بن سکے؟ اس کی کچھ تفصیل اس تحریر میں پیش کی گئی ہے۔ اس تحریر میں بیش کی گئی ہے۔ اس تو ذہیں:

### زبانت (Intelligence)

ذہانت ایسی چیز ہے جوانسان کو صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ودیعت ہوتی ہے۔ انسان اس میں کسی حد تک اضافہ کر سکتا ہے یا یوں کہنا مناسب ہو گا کہ اس کے استعال کو بہتر بناسکتا ہے۔ ایک عام ذہنی سطح کے انسان کو ذہین تو نہیں بنایا جاسکتا لیکن اسے یہ دولت جس حد تک ملی ہے اسے بہتر طور پر استعال ضرور کیا جاسکتا ہے۔

ذہانت کے بارے میں کچھ غلط تصورات بھی پائے جاتے ہیں جن کے مطابق یہ سمجھا جاتا ہے کہ یہ موروثی چیز ہے، یا یہ کہ مر د عور تول سے، پڑھے لکھے ان پڑھول سے، امیر غریبول سے، شہری دیہاتیوں سے، اعلیٰ سمجھی جانے والی ذاتیں ادنیٰ سمجھی جانے والی ذاتوں سے، سفید فام نسل دوسری نسلوں سے اور مغربی اقوام مشرقی اقوام سے زیادہ ذبین ہیں۔ ان تصورات کی کوئی حقیقت نہیں۔ دراصل مر دول، تعلیم یافتہ افراد، امیر ول، شہر میں رہنے والول، اعلی سمجھی جانے والی ذاتول، سفید فامول اور اہل مغرب کو دنیا میں اپن صلاحیتوں کے اظہار کے مواقع زیادہ ملتے ہیں جس کی وجہ سے ان کی صلاحیتیں زیادہ نمایاں ہو کر سامنے آتی ہیں۔ جہال کہیں خواتین، غرباء اور دیگر طبقات کو اپنی صلاحیتوں کے اظہار کر موقع ملاہے، ان کی ذہانت ابھر کر سامنے آئی ہے۔

ا پنی ذہانت کی پیاکش کے کئی اسکیل دنیامیں رائے ہیں جو کہ (IQ-Intelligence Quotient) ٹیسٹ کہلاتے ہیں۔ انٹر نیٹ پر ایسے کئی ٹیسٹ دستیاب ہیں۔ ان کے ذریعے اپنی ذہانت کی کسی حد تک پیاکش کی جاسکتی ہے۔

ذہانت کو قابل استعال بنانے کے لئے کئی طریق ہائے کار ہیں۔ ان میں سے ایک توبہ ہے کہ اپنی علمی سطح کو بلند کیا جائے، علم کے ساتھ ساتھ ذہانت بھی خود بخو دبڑھ سکتی ہے۔ ذہنی صلاحیتوں کو بہتر بنانے کے لئے بہت سی تھیلیں بھی ایجاد کی گئی ہیں جن میں اپنی اپنی عمر اور دلچیسی کے مطابق مناسب تھیل کھیل کر ان صلاحیتوں کو بہتر بنایا جاسکتا ہے۔ قدیم دور سے طلباء کو منطق کی مشقیں کروا کر ان کی ذہانت کی سطح بلند کی جاتی تھی۔ آج کے دور میں بھی Applied Mathamatics کا مضمون اسی مقصد کے لئے پڑھایا جاتا ہے۔ والدین اور اساتذہ کو چاہئے کہ وہ اپنے زیر تربیت افراد کی ذہانت بڑھانے کے لئے انہیں ایسے مضامین اور کھیلوں کی ترغیب دیں۔ تجربے (Exposure) کے ساتھ ساتھ انسان میں تجربے کی صلاحیت میں اضافہ ہو تا ہے۔ جولوگ دنیا سے کٹ کر دہتے ہیں، ان کی فرجنی صلاحیتیں بہتر دیں۔ تجربے سے گزرتے ہیں، ان کی ذہنی صلاحیتیں بہتر خود اعتاد کی اور ذہانت زیادہ ہوتی ہے۔

آپ کو ذہانت کی جتنی دولت نصیب ہوئی ہے ، اس کا شکر ادا کرنے کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ اسے اللہ تعالیٰ کے دین کے کاموں میں بھی خرچ کریں۔اپنے غور و فکر سے اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل سیجئے اور اپنی ذہنی صلاحیتوں کو اس کے دین کی دعوت میں استعال سیجئے۔

# ز ہنی پختگی (Maturity)

ذہنی پختگی تجربے کے ساتھ آتی ہے۔ اسے عمر کے ساتھ خاص کرنا درست نہیں کیونکہ بعض عمر رسیدہ افراد بھی کئی معاملات میں پختہ نہیں ہوتے۔ اس کی واضح مثال ہمارے دور میں کمپیوٹر سائنسز کی فیلڈ ہے۔ اس میدان میں عام طور پر نوجوان، عمر رسیدہ افراد کی نسبت زیادہ پختگی رکھتے ہیں کیونکہ انہیں اس کازیادہ تجربہ ہو تا ہے۔ ہمارے دور میں زندگی اتنی پیچیدہ ہو چکی ہے کہ اب اس کے ہر معاملے میں ذہنی پختگی حاصل کرناکسی ایک شخص کے لئے ممکن نہیں رہا۔ آپ زندگی کے جن جن معاملات مثلاً تعلیم، پیشے وغیرہ میں پختگی حاصل کرنا چاہتے ہیں، اس کا زیادہ سے زیادہ مطالعہ سیجئے اور اپنے علم کو تجربے کی کسوٹی پر پر کھے۔ اپنی غلطیوں سے سبق سیھئے اور انہیں

دوہر انے سے پر ہیز کیجئے۔ اسی سے اس خاص معاملے میں ذہنی پختگی حاصل ہوگی۔ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی بات کو یوں بیان فرمایا ہے کہ مومن ایک سوراخ سے دوبار نہیں ڈسا جاسکتا۔ تجربے کا کوئی نغم البدل نہیں۔ البتہ عقل مند لوگ بہت مرتبہ خود تجربہ کرنے سے پہلے دوسرے کے تجربات سے فائدہ اٹھاتے ہیں۔ اگر ہر سائنس دان اپنی تحقیق کا آغاز پہیے کی ایجاد ہی سے کر تا تو دنیا میں اس قدر سائنسی ترقی نہ ہوسکتی۔ دوسروں کے تجربات سے حاصل کردہ نتائج کو آگے بڑھا ہے اور مزید پختگی حاصل کرتے جائے۔

# علمی سطح

علمی سطح کو بلند کرنے کے دوہی طریقے ہیں یعنی مطالعہ ومشاہدہ اور تجربہ۔ مطالعے ومشاہدے کے ذریعے انسان دوسروں کا دریافت کر دہ علم حاصل کر تاہے اور تجربے کے ذریعے اس میں اپنی طرف سے اضافہ کر تاہے۔اہل علم کی صحبت اختیار سیجئے اور زیادہ سے زیادہ مطالعہ سیجئے اور حاصل کر دہ علمی کو عملی تجربے کی کسوٹی پر پر کھیے۔ اس سے ذہنی پختگی کے ساتھ ساتھ علمی سطح بھی بلند ہوگی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنے رب سے علم میں اضافے کی دعا کیا کرتے تھے۔

ذہانت اور علم کے ساتھ ایک فتنہ بھی وابستہ ہے اور وہ غرور و تکبر کا فتنہ ہے۔ جو انسان زیادہ ذبین ہویا پھر بڑاعالم ہو، بالعموم دوسر وں کو حقیر سبجھنے لگتاہے اور کسی اور کی بات کو قبول کرنے کی زحمت نہیں کر تاخواہ وہ بات حق ہی کیوں نہ ہو۔ جب بھی ایساخیال آئے تو فوراً اللہ تعالی سے توبہ سیجئے اور یہ سوچئے کہ یہ ذہانت اور علم کس کاعطا کر دہ ہے ؟ اگر تواسے آپ نے خود ہی پیدا کیا ہے تو ٹھیک ہے ور نہ جس نے اسے عطافر مایا ہے وہ اسے چھین بھی سکتا ہے۔

# طرز فكراور مكتب فكر

ہر انسان ایک مخصوص طریقے سے سوچتا ہے۔ وہ بعض چیزوں کو ترجیج دیتا ہے اور بعض کو زیادہ اہمیت نہیں دیتا۔ یہی وجہ ہے کہ مختلف علوم میں مکاتب فکر (Schools of Thought) وجود میں آتے ہیں۔ کسی بھی علمی میدان میں جب کوئی غیر معمولی شخصیت پیدا ہوتی ہے تو وہ اس میں ایسے اضافے کر دیتی ہے جس کی مثال عام لوگوں میں نہیں ملتی۔ جن لوگوں کی طرز فکر اس طرز فکر سے جبج ہو جاتی ہے، وہ اس غیر معمولی شخصیت کی پیروی کرنے لگتے ہیں۔ اس طرح ایک مکتب فکر وجود پذیر ہوتا ہے۔

اس کی ایک بڑی مثال امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مکتب فکر ہے۔ امام صاحب ایک اعلیٰ درجے کے ذہین و فطین شخص تھے۔ دین کو سمجھنے میں انہیں جو مقام حاصل ہے، وہ بہت کم افراد کو نصیب ہوا۔ انہوں نے دین کو جس طرح سمجھااور دین کو سمجھنے کے جو اصول وضع کئے، انہیں اس وقت کے ذہین ترین افراد کی تائید حاصل ہوئی۔ امام صاحب نے چن چن کر اپنے گرد ذہین ترین لوگوں کو اکٹھا کیااور اسلامی قانون کی تدوین سازی کا کام شروع کیا۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے اپنے وسیع پیانے پر پھیلے ہوئے کاروبارسے حاصل ہونے والی آمدنی کو وقف کر دیا۔ انہوں نے اپنے قریبی شاگر دوں کے گھر کا خرچ تک بھی اٹھا کر انہیں معاشی فکروں سے بے نیاز کر دیا۔ اُن کی اِن کاوشوں سے نتیجے میں فقہ اسلامی کا ایک عظیم ذخیر ہوجود میں آیاجو کچھ عرصے میں دنیا کی سب سے بڑی مملکت کا قانون بن گیا اور تقریباً ایک ہز ارسال تک رائج رہا۔

کا ایک عظیم ذخیر ہوجود میں آیاجو کچھ عرصے میں دنیا کی سب سے بڑی مملکت کا قانون بن گیا اور تقریباً ایک ہز ارسال تک رائج رہا۔

مالکی، شافعی، حنبلی، ظاہر کی اور دیگر مکاتب فکر بھی اسی طرح وجود پذیر ہوئے۔ دوسرے علوم مثلاً نفسیات، معاشیات وغیر ہیں بھی ہمیں ایس مثالیں مثالیں مثالیں متی ہیں۔ علم معاشیات میں ایڈم سمتھ، مارشل، مارکس اور کیسز، غیر معمولی شخصیات ہیں جنہوں نے اپنے اپنے میں مکاتب فکر زیادہ مشہور ہیں۔ یہی حال دوسرے علوم کا جے۔

مکاتب فکر تشکیل دیے۔ اسی طرح علم نفسیات میں ولیم جیمز، واٹسن، فرائڈ اور ماسلو کے مکاتب فکر زیادہ مشہور ہیں۔ یہی حال دوسرے علوم کا ہے۔

علم کی دنیامیں اپنے طرز فکر کوزیادہ اپیل کرنے والے مکتب فکر کو اختیار کرنااور اس سے وابستہ ہونا کوئی بری بات نہیں سمجھی جاتی۔ ہر مکتب فکر کے اہل علم دوسرے مکاتب فکر کا احترام کرتے ہیں اور یہ روایت قدیم دور سے آج تک چلی آر ہی ہے۔ امام ابو حنیفہ اور امام مالک علیماالر حمۃ کے مابین جس درجے کا احترام پایا جاتا تھا، اس کی مثالیس عام لوگوں میں بہت کم ملتی ہیں۔

مسئلہ اس وقت پیدا ہوتا ہے جب یہ معاملہ اہل علم و دانش کی سطے سے اتر کرعوامی سطے پراتر آتا ہے۔ جب کسی مکتب فکر پر کوتاہ قامت اور عامیانہ سوچ رکھنے والوں کا اقتدار قائم ہو جاتا ہے بعنی دوسرے لفظوں میں انہیں اپنے ظرف سے زیادہ مقام مل جاتا ہے تو گھر وہ اپنے علاوہ دوسرے کو حقیر اور غلط سجھنے لگتے ہیں۔ ان کے نزدیک اپنے مکتب فکر کی ہر بات درست اور دوسرے کی ہر بات غلط ہو جاتی ہے۔ ان کاسارازور اپنے نقطہ نظر کی حمایت میں الٹے سیدھے ولائل فراہم کرنے میں لگ جاتا ہے ، ایک دوسرے سے حسد بغض کی شکل اختیار کرجاتا ہے جو آگے چل کر نفرت کی شکل اختیار کرجاتا ہے اور پھر مکتب فکر سے مسلک ، مسلک سے فرقہ اور فرقے سے نیا مذہب جنم لیتا ہے۔

اپنے طرز فکر اور مزاج کو اپیل کرنے والے کسی ملتب فکرسے تعلق قائم کرنا کوئی برائی نہیں۔ ہاں جہاں معاملہ مکتب فکرسے بڑھ کر مسلک، گروہ بندی اور فرقے کی شکل اختیار کرچکا ہو وہاں اس سے اجتناب کرنا نہایت ضروری ہے۔ اگر انسان یہ سمجھ بیٹے کہ میرے مکتب فکر کے سواد نیا میں کہیں حق نہیں پایا جاتا اور اسی پر جامد ہو کر اپنے ذہن کے دروازے ہرنئی فکر اور ہرنئی سوچ کے لئے بند کرلے، تو پھر اس کے لئے ہدایت کے دروازے بند ہو جاتے ہیں اور وہ نفرت اور تعصب کی آگ ہی میں جلتار ہتا ہے۔ اس موقع پر امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا ایک ارشاد بڑا معنی خیز ہے، " دین کے اصولی و بنیادی معاملات میں تو ہم یہ سمجھتے ہیں کہ ہم حق پر ہیں اور ہمارا مخالف غلطی پر ہے، لیکن اج ہم غلط ہوں اور ہمارا مخالف صحیح ہو۔"

جولوگ اپنی شخصیت کی ایک آئیڈیل سطح تک تراش خراش کرناچاہیں،ان کے لئے لازم ہے کہ وہ خود میں وسعت نظری کو

فروغ دیں اور ننگ نظری سے بچیں ورنہ ان کی شخصیت نامکمل رہ جائے گی۔ والدین اور اساتذہ کو بھی چاہئے کہ وہ اپنے زیرتر ہیت افراد میں حتی الامکان ہر قشم کے تعصب اور تنگ نظری کو پیدا ہونے سے بچائیں۔

### فطری رجحان (Aptitude)

انسان میں کسی کام کا فطری رجمان پایا جاتا ہے۔ اس فطری رجمان کو دبانے سے بہت سے مسائل پیدا ہو جاتے ہیں۔ ہمارے ہاں والدین بالعموم بچوں کے رجمانات کو دبا کر اس پر اپنے ذاتی رجمانات مسلط کرتے ہیں۔ اس صورت میں بچہ اپنے رجمان کی تکمیل کے لئے غیر اخلاقی طریقے بھی اختیار کرلیتا ہے۔ اس کی ایک بڑی مثال جنس کے بارے میں ہمارارویہ ہے۔

ہر انسان میں جنس مخالف کی طرف ایک فطری رجمان پایا جاتا ہے۔ اس کا سیدھاسادہ اور اخلاقی حل ہے ہے کہ بچہ جیسے ہی بلوغت کی منزل طے کرے ، اس کی جلد سے جلد شادی کر دی جائے تا کہ وہ اپنی خواہش کو فطری طور پر پورا کر سکے۔ ہمارے قدیم معاشرے میں ایساہی ہو تا تھا جس کے نتیجے میں جنسی مسائل بہت کم پیدا ہوا کرتے تھے۔ ہمارے یہاں معاشر تی نظام کو پچھ ایسا بنادیا گیا ہے کہ شادی مشکل سے مشکل ترین ہوتی جارہی ہے اور جنسی تسکین کے ناجائز طریقے آسان سے آسان ہوتے جارہے ہیں۔ اس پر طرہ سے کہ شادی مشکل سے مشکل ترین ہوتی جارہی ہے اور جنسی تسکین کے ناجائز طریقے آسان سے آسان ہوتے جارہے ہیں۔ اس پر طرہ سے کہ میڈیا صنفی خواہشات کو زیادہ سے زیادہ ابھارنے کی کو ششوں میں مصروف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے معاشر وں میں جنسی بے راہ روی کچھیاتی جارہی ہے۔ اس مسئلے پر ریحان احمد یو سفی صاحب نے اپنی تحریر " یہ نعمت مصیبت کیوں بن گئی ؟" میں دلچ سپ بحث کی

اس کی ایک بڑی مثال تعلیم کے میدان میں سامنے آتی ہے۔ ایک طالب علم جن مضامین کو اختیار کرنا چاہتا ہے ، والدین زبر دستی اسے اس سے ہٹا کر ڈاکٹر یا انجینئر بنانے کی کوشش کرتے ہیں۔ رجحان کے بارے میں والدین کو چاہئے کہ وہ اپنے بچوں کے فطری رجحانات کونہ دبائیں اور انہیں اپنے شوق کی تسکین کر لینے دیں۔

اس سلسلے میں عملی رکاوٹ ہیہ ہے کہ بعض او قات انسان کار جمان کسی ایسے پیشے کی طرف ہو تا ہے جس میں اسے کوئی بہت اچھا کیرئیر ملنے کی توقع نہیں ہوتی۔ مثلاً ایک شخص کار جمان ادب اور فلسفے کی طرف بہت زیادہ ہے لیکن اس میں ڈاکٹریٹ کرنے کے بعد بھی اسے کوئی بہت اچھی ملاز مت نہیں مل سکتی۔ ایسی صورت میں عملی حل ہیہ ہے کہ اپنے رجمانات کی ایک لسٹ بنائے اور اس میں ترجیحات متعین سیجے کہ اپنے رجمانات کی ایک لسٹ بنائے اور اس میں ترجیحات متعین سیجے کہ این تاریخ کوئی بہت اچھا کیر ئیر نہیں دے سکتی تو پھر دوسری یا تیسری ترجیح اختیار کر لیجئے اور پہلی ترجیح کو اپنافارغ وقت کامشغلہ یاشوق بنا لیجئے۔

اس کی مثال میہ ہے کہ فرض کر لیجئے کہ آپ کار جمان فلسفہ پڑھنے کی طرف ہے اور آپ کی دلی خواہش میہ ہے کہ اس مضمون کو کم از کم ماسٹر زکی سطح تک ضرور پڑھاجائے۔ پاکستان میں فلسفیوں کو بالعموم کوئی بہت اچھا کیر ئیر نہیں ملتا۔ آپ کی دوسر ی ترجیح مار کیٹنگ کو شعبے کی ہے جس میں بالعموم ایک اچھا کیرئیر مل جاتا ہے۔ اس صورت میں آپ میہ کرسکتے ہیں کہ پیشے کے طور پر آپ مار کیٹنگ کو

اختیار کریں اور فلفے کو بطور شوق ذاتی طور پرپڑھتے رہیے۔

آپ اپنے رجمان کی تسکین کے اچھے طریقے بھی اختیار کرسکتے ہیں اور برے بھی۔ مثلاً اگر آپ کولٹر یچر پڑھنے کا شوق ہے تو آپ کو مثبت اور تعمیری لٹر یچر میں شاہ کار قسم کی تصنیفات بھی مل سکتی ہیں ، منفی نوعیت کا مایوسی پھیلانے والا لٹر یچر بھی مل سکتا ہے اور لپری فیشم کا جنسی ناول بھی۔ رجمانات کے بارے میں اس بات کا خیال رکھئے کہ آپ کو ہمیشہ اچھی چیزوں کا انتخاب ہی کرنا چاہئے اور بری چیزول سے اجتناب کرنا چاہئے۔

# تخلیقی صلاحیتیں (Creativity)

تخلیقی صلاحیتوں سے مراد کی انسان کی وہ صلاحیتیں ہیں جن کی بدولت وہ نے نئے آئیڈیاز تخلیق کر تا ہے۔ ایک ماہر نفسیات کے الفاظ میں، میں نئی نئی اختراعات کر تا ہے۔ بدفست کے الفاظ میں، "ہمارے ہاں اس بچے یافرد کو پہند کیاجاتا ہے جو فرما نبر دار ہے، دو سروں کاادب کر تا ہے، اپناکام وقت پر مکمل کر تا ہے، اس کے ہم عصر اسے پہند کرتے ہیں، اور جو دو سروں میں مقبول ہے۔ اس کے مقابلے میں ہم ایسے بچوں کو پہند نہیں کرتے جو بہت زیادہ سوال پوچھتے ہیں، سوچنے اور فیصلہ کرتے ہیں، فیوں ہو بہت زیادہ سوال پوچھتے ہیں، سوچنے اور فیصلہ کرتے میں خود مختار ہوتے ہیں، اپنی عقاب کرتے ہیں اور کو میافتیار شخص کی بات تیار ہو ہو میں مقبول ہے۔ اس کے مقابلے میں ہم ایسے بچوں کو پہند نہیں کرتے ہو بہت زیادہ سوال پوچھتے بات کو من وعن قبول نہیں کرتے ۔ پہلی فتم کے بچے کو ہم" اچھا بچ " کہتے ہیں اور دو سری فتم کے بچے کو ہم بد تمیز بیانافرمان بچ سیجھتے بیں۔ ہمارے نعلی ماحول میں بھی تخلیقی سوچ کی حوصلہ شکتی کی جاتی ہے۔ اگر ایک بچے امتحان میں کس سوال کے جواب میں اپنی سات کا اظہار کرتا ہے تو اسے کم نمبر دیے جاتے ہیں۔ ہمارے ٹی وی اور دیڈیو پر ذہنی آزمائش کے پروگرام سوچنے کی صلاحیت کی بیات کا اظہار کرتا ہے تو اسے کم نمبر دیے جاتے ہیں۔ ہمارے ٹی وی اور دیڈیو پر ذہنی آزمائش کے پروگرام سوچنے کی صلاحیت کی بیات کی تو اس میں کہی تو اس میں بھی قر آن کو حفظ کرنے پر زور ویاجاتا ہے لیکن اس کو سمجھ کر روز مرہ ویاجاتا ہے لیکن اس کو سمجھ کر روز مرہ نیا بیات ہوئی ہوئی ہیں۔ بیوں کو کا ممیابی حاصل کرنے اور اول آنے کی ترغیب دی جاتی ہے جس کے نتیج میں کوئی باتوں کو ایور بھن و غیرہ کی تقلیق میں کوئی ہوئی ہے، لیکن علم حاصل کرنے اور اول آنے کی ترغیب دی جاتی ہے جس کے نتیج میں کوئی باتوں کو نظر انداز کیاجاتا ہے جس کے نتیج میں کوئی تو سر اہاجاتا ہے لیکن اس محنت اور جد وجہد کو نظر انداز کیا جاتا ہے جسے تھیوں میں میں کوئی ہوئی ہے، لیعن کو خطر نظر نواز کیا جاتا ہے جسے تھیوں کہ کی تھی کی تا کہ کو تو سر اہاجاتا ہے لیکن اس محنت اور جد وجہد کو نظر انداز کیا جاتا ہے جسے تھی تھی میں کوئی ہی کی تھی تھیں۔ ''رفیق جعفر ، نقی ہوئی ہے، لیکن کی تا کی کو تو سر اہاجاتا ہے لیکن اس محنت اور جد وجد کو نظر انداز کیا جاتا ہے جسے تھی تھی کی دو تو سر اس میں کوئی ہے۔ دو تو سر اس میں کی تو تی کوئی کی دو تو سر اس میں

تخلیقی سوچ میں تین اہم عناصر ہوتے ہیں: (۱) جدت؛ (۲) کسی مسلے کو حل کرنے کی صلاحیت؛ اور (۳) کوئی قابل قدر مقصد حاصل کرنے کی صلاحیت۔ جدت سے مراد موجودہ یاروایتی انداز میں پائی جانے والی چیزوں، تصورات وغیرہ کو انفرادی انداز میں آئیس میں ملانا یائے سرے سے ترتیب دینا ہے۔ دنیا میں جتنے تخلیقی کام کئے گئے ہیں، ان میں پر انی چیزوں یا تصورات کو نئے انداز میں دیکھا گیا ہے۔ مثلاً جب نیوٹن نے سیب کو گرتے ہوئے دیکھا تو یہ عمل نہ تونیوٹن کے لئے اور نہ ہی کسی اور کے لئے انو کھا واقعہ تھالیکن

نیوٹن نے اس عمل کو ایک خاص انداز میں دیکھا، اسے نئے معنی دیے اور اس طرح کشش ثقل (Gravity) کا قانون دریافت کیا۔ تاہم صرف جدت ہی کسی سوچ یاعمل کو تخلیقی نہیں بنادیتی بلکہ اس میں مسائل کاحل بھی بہت ضروری ہے۔

تخلیقی صلاحیتیں رکھنے والے افراد کی کچھ ایسی خصوصیات ہوتی ہیں جو انہیں دوسر وں سے نمایاں کرتی ہیں۔ ماہرین نفسیات کی تحقیقات کے مطابق یہ لوگ انفرادیت پیند ہوتے ہیں اور روایتی سوچ اور کر دار کے مقابلے میں اپنی ذات اور سوچ کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ یہ دوسر وں پر کم انحصار کرتے ہیں اور اکثر معاملات میں خود مختار ہوتے ہیں حتی کہ ان کے جاننے والے انہیں ضدی اور سرکش قرار دے دیتے ہیں۔ ان میں عموماً لوگوں کی خوشنو دی حاصل کرنے کا احساس کم ہوتا ہے۔ یہ مستقل مز اج ہوتے ہیں، جس کام میں دلچیبی لیتے ہیں، اسے تند ہی سے کرتے ہیں اور ناکامیوں اور مشکلات سے نہیں گھبر اتے۔ اگر ان کے سابھی ان کا ساتھ جچھوڑ بھی جائیں ویہ تابت قدم رہتے ہیں۔

عام لوگ چیزوں میں سادگی، تسلسل اور ترتیب کو پسند کرتے ہیں ، ابہام اور تضاد سے دور بھا گتے ہیں اور خیالات کی توڑ پھوڑ سے گھبر اتے ہیں۔ ان کے برعکس تخلیقی افراد کی شخصیت میں بہت کچک ہوتی ہے۔ وہ پیچیدہ ، الجھی ہوئی ، غیر متوازن اور نامکمل چیزوں میں زیادہ دلچیپی لیتے ہیں۔ نئے نئے خیالات کو ٹٹولنے ، انہیں توڑنے مر وڑنے اور مختلف حل تلاش کرنے میں لطف محسوس کرتے ہیں۔ میں زیادہ دلچیپی لیتے ہیں۔ یہ اپنے خیالات میں پائی جانے والی شورش ، عدم استحکام ، پیچید گی اور افرا تفری سے نہیں گھبر اتے۔

یہ اپنی خوبیوں اور خامیوں سے عام لو گوں کی نسبت زیادہ آگاہ ہوتے ہیں۔ یہ دوسروں کے علاوہ خود کو بھی طنز و مزاح کا نشانہ بنانے سے نہیں ڈرتے۔ ان کا گھریلوہا حول بالعموم مثبت ہوتا ہے۔ گھریلولڑائی جھٹڑے بہت کم ہوتے ہیں۔ والدین بچوں کو آزاد ماحول فراہم کرتے ہیں جس میں بچپہ خود اپنے تجربات کے ذریعے ماحول سے آگاہی حاصل کرتا ہے۔ یہ جن اداروں میں تعلیم حاصل کرتے ہیں وہاں ماحول آمر انہ نہیں ہوتا بلکہ سوالات کرنے کی حوصلہ افزائی کی جاتی ہے۔ استاد کا تعلق بالعموم ان سے دوستانہ ہوتا ہے اور تخلیقی صلاحیتوں کو نشوو نمادی جاتی ہے۔

ان معلومات کی روشنی میں خود میں تخلیقی صلاحیتوں کی نشوونما کے لئے پچھ باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے۔ اپنے فکر پر مجھی پہرے نہ بٹھا ہے۔ اگر آپ کے ذہن میں کوئی سوال پیدا ہو تواسے محض شیطانی وسوسہ سمجھ کر نظر انداز نہ کیجئے بلکہ اہل علم سے اس کا جواب مانگنے کی کوشش کیجئے۔ ذہن میں ایسے خیالات کو موجود رکھنے کی مشق کیجئے جو ایک دوسرے کے متضاد ہوں۔ متضاد ، پیچیدہ، البحھی ہوئی اور نامکمل چیزوں اور خیالات سے نہ گھبر ایئے۔ اپنے گھر اور اداروں میں ایساماحول پیدا کیجئے جو تخلیقی صلاحیتوں کو فروغ دے۔ اپنے اداروں میں ڈسپان کے نام پرخواہ مخواہ تخلیقی صلاحیتوں کا گلانہ گھو نٹئے بلکہ نئے خیالات کوخوش آ مدید کہیے۔

تخلیقی سوچ کو فروغ دینے کے بہت سے طریقے دریافت ہو چکے ہیں۔ ان میں ایک طریقہ برین اسٹارمنگ (Brainstorming) ہے جس میں ایک گروپ کو کسی مسئلے کے زیادہ حل تجویز کرنے کے لئے کہا جاتا ہے۔ پہلے

مرطے میں اس بات پر توجہ نہیں دی جاتی کہ کوئی عل اچھااور قابل عمل ہے یا نہیں۔ اس کے نتیجے میں ہر شخص محض اس خوف سے خاموش نہیں رہتا کہ کہیں اس کا نداق نہ اڑا یا جائے یا اس کے خیال کو مستر دنہ کر دیا جائے۔ اگلے مرطے پر ان تجاویز کے مثبت اور منفی پہلوؤں کا جائزہ لے کر ان میں سے اچھی تجاویز کا انتخاب کیا جاتا ہے۔ اسی طرح گروپ کی صورت میں مختلف آئیڈیاز اور چیزوں پر غور و فکر کرنے کسی اقدام کے فوری اور دوررس نتائ کا اندازہ لگانے، کسی چیز کی وجو ہات اور مقاصد پر غور و فکر کرنے، کسی کام کی پلانگ کرنے، کسی مسئلے کے مختلف ممکنہ پہلوؤں میں کسی ایک کا انتخاب کرنے، متبادل راستے تلاش کرنے، فیصلے کرنے اور دوسروں کے فقط کرنے اور دوسروں کے فقط ہائے نظر کو سجھنے سے تخلیقی سوچ نمو پذیر ہوتی ہے۔ آپ بھی اپنے دوستوں کی مد دسے چھوٹے چھوٹے تھنگ ٹینک بنا کریہ کام کرسکتے ہیں۔

تخلیقی سوچ کے ضمن میں اس بات کا بھی خیال رہے کہ بعض لوگ دین کے معاملے میں فکر وعمل کی تمام حدود پھلانگ جاتے ہیں جو کہ درست نہیں جیسا کہ زمانہ قدیم میں فرقہ باطنیہ اور دور جدید میں بعض حلقوں نے دین کے بنیادی تصورات توحید، رسالت، آخرت، نماز، روزہ، حج اور زکوۃ میں کئی ترامیم تجویز کی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے جو دین ہمیں عطا فرمایا ہے، اپنی تخلیقی صلاحیت کو استعال کرکے اس میں کوئی تبدیلی کرنا بالکل غلط ہے۔ حضور نبی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم سے دین جس طرح ملاہے اسے قبول تیجئے۔ دین کے معاملے ہماری تخلیقی صلاحیتوں کے استعال کا اصل میدان دین احکامات کو سمجھنا، دین کے فروغ کے لئے نئے نئے راستے تلاش کرنا، اور زندگی میں دین پر عمل کرنے کی راہ میں پیش آنے والی رکاوٹوں سے نمٹنے کے قابل عمل طریق ہائے کار دریافت کرنا ہے۔ اگر ہم دین ہی میں کوئی ترامیم کرنے لگ گئے تو دنیا میں بھی خائب و خاسر ہوں گے اور آخرت میں بھی ناکام ونامر اد۔

#### احساس ذمه داري

انسان کی شخصیت کا یہ وہ پہلو ہے جو دوسروں کی نظر میں اس کا مقام بنانے میں سب سے زیادہ اہم کر دار اداکر تا ہے۔اگر کسی شخص میں لاابالی بن پایاجا تا ہے تواسے معاشر ہے میں کوئی مقام حاصل نہیں ہو تا۔ اسے نکمااور تکھٹو سمجھاجا تا ہے۔ جب انسان کوئی ذمہ داری اپنے سرپر لے لے تواسے نبھانے کی ہر ممکن کوشش کرنااس کا فرض ہے۔ بعض ذمہ داریاں ایسی ہوتی ہیں جن کا بوجھ اٹھانے یا نہ اٹھانے کا اسے کوئی اختیار نہیں ہوتا۔ مثلاً اگر کسی کے والدین خدانخواستہ فوت ہو جائیں تو جھوٹے بہن بھائیوں کی ذمہ داری اس پر آ پڑتی ہے۔ اس معاملے میں انسان کا طرز عمل میہ ہوناچاہئے کہ وہ اس ذمہ داری کو پوری طرح اداکرنے کی آخری حد تک کوشش کرے اور اس معاملے میں اللہ تعالیٰ سے دعاکر تارہے۔

دوسری قشم کی ذمہ داریاں وہ ہوتی ہیں، جنہیں اٹھانے کا اختیار انسان کے پاس ہو تا ہے مثلاً ایک شخص کسی بچے کو گو دلے کر اس کی پرورش کی ذمہ داری لے سکتا ہے۔الیی ذمہ داریوں کو اٹھانے سے پہلے ہر شخص کو اچھی طرح سوچ لیناچاہئے کہ کیا میں اس ذمہ داری کو اٹھانے کا اہل ہوں یا نہیں؟ کیا مستقبل میں میرے حالات میں کوئی الیی تبدیلی متوقع ہے جس کے نتیجے میں یہ ممکن ہے کہ میں اس ذمه داری کو پورانه کر سکول؟الیی صورت میں انسان کویه ذمه داری اٹھانی ہی نہیں چاہئے۔

بعض او قات انسان ایک ذمہ داری اٹھا کر دوسرے سے کوئی وعدہ کر لیتا ہے۔ اس معاملے میں ہمارے دین کا بیہ تھم ہے کہ وعدے کو ضرور پورا کیا جائے۔ کبھی بھار ایسی صور تحال بھی پیدا ہو جاتی ہے کہ حالات کی تبدیلی کے باعث کوئی شخص وعدہ پورا کرنے سے قاصر ہو جاتا ہے۔ ایسی صور تحال میں اسے چاہئے کہ وہ ان لوگوں کو اس بات کی فوراً اطلاع دے کہ اس مجبوری کی وجہ سے میں بیہ قاصر ہو جاتا ہے۔ ایسی صور تحال میں اسے چاہئے کہ وہ ان لوگوں کو اس بات کی فوراً اطلاع دے کہ اس مجبوری کی وجہ سے میں بیہ ذمہ داری پوری نہیں کر سکوں گا۔ بالکل آخری موقع پر کسی کو جو اب دینا اخلاقی اعتبار سے بہت گری ہوئی حرکت ہے۔

اپنی د نیاوی ذمہ داریوں کے ساتھ ساتھ ہر شخص کو یہ جان لینا چاہئے کہ اس پر پچھ ذمہ داریاں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھی عائد ہیں جن کا حساب اسے مرنے کے بعد دینا ہو گا۔ ہر انسان پر یہ لازم ہے کہ وہ ان ذمہ داریوں کو جانے اور انہیں پورا کرنے کی کوشش کرے۔ جولوگ اس سے غفلت بر تنے ہیں، وہ دنیا میں کتنے ہی بڑے ذمہ دار عہد وں پر فائز کیوں نہ ہوں، خدا کے ہاں ان کی کوئی حیثیت نہ ہوگی۔

# قوت ارادي اور خو د اعتمادي (Confidence)

جوانسان کسی بات کاارادہ کر ہے لیکن اسے پورانہ کر سکے توبیہ کہا جاتا ہے کہ اس میں قوت ارادی اور خو د اعتمادی کی کی ہے۔ اس کا معنی بیہ ہے کہ انسان اپنے ارادوں میں پختہ ہو۔ فیصلہ کرنے میں خواہ کتنا ہی غور و فکر کیا جائے اور کتنا ہی وقت لگایا جائے ، لیکن ایک مرتبہ فیصلہ کرکے اس سے پیچھے ہٹنا دوسروں کی نظر میں کسی شخص کے اعتبار (Credibility) کوخر اب کر دیتا ہے۔ اسی طرح جس شخص کو اپنے راعتماد نہ ہو، دوسرے بھی اس پر اعتماد نہیں کرتے۔

قوت ارادی کو بہتر بنانے کا طریقہ ہیہ ہے کہ اپنے ذہن کو مشورہ (Suggestion) دیجئے کہ میں ہیہ کام کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوں۔ شروع شروع میں اپنے سامنے جھوٹے جیلنج رکھئے جیسے میں تقریر کر سکتا ہوں، میں سے کھیل سکتا ہوں، میں کسی بڑے آفیسر سے پراعتاد گفتگو کر سکتا ہوں وغیرہ وغیرہ ۔ جب آپ ان چیلنجز کے مقابلے میں کامیاب ہوں گے تو آپ کی خود اعتادی میں اضافہ ہوگا۔ آہستہ آہستہ ان چیلنجز کو بڑا کرتے جائے۔ کچھ ہی عرصے میں آپ محسوس کریں گے کہ اب آپ میں خاصااعتاد پیدا ہو چکا ہے۔

خوداعتادی کے بارے میں ایک اہم پہلویہ ہے کہ اسے حدسے زیادہ بھی نہیں ہوناچاہئے۔ بعض لوگ اپنی حقیقی صلاحیتوں کے بارے میں ضرورت سے زیادہ خو داعتاد (Over-Confident) ہوتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ دو سروں سے بڑے بڑے وعدے کر لیتے ہیں اور جب انہیں پورا نہیں کر پاتے تو دو سروں کی نظر میں ان کی شخصیت کا ایج مجروح ہو تا ہے۔ جب آپ میں خو د اعتادی کی کمی ہو، تب تو خود کو اوور کا نفی ڈنٹ محسوس کرنے میں حرج نہیں لیکن جب آپ نار مل ہو جائیں تو اپنی صلاحیتوں کا حقیقی تجزیہ کے جس میں صحیح معنوں میں اپنی خوبیوں اور خامیوں کا معائنہ کیجئے اور اس کے مطابق ہی اپنی خو داعتادی کو ایڈ جسٹ کیجئے۔

### شجاعت اور بهادری

شجاعت کے دو پہلوہیں: ایک باطنی اور دوسرے ظاہری۔ اس کا باطنی پہلویہ ہے کہ کسی شخص میں حقائق اور نتائج کا سامنا کرنے کا ایسا حوصلہ ہو کہ وہ اپنے عزائم کو پورا کرنے میں بزدلی اور مداہنت کارویہ اختیار نہ کرے۔ جس بات کو وہ حق سمجھے، اس پر ڈٹ جائے اور اس کے بارے میں کسی ملامت کی پرواہ نہ کرے۔ ظاہری پہلویہ ہے کہ انسان کی شجاعت کے جو ہر کھل کر سامنے آئیں اور وہ دشمنوں کا ڈٹ کر مقابلہ کرے۔ کسی انسان میں شجاعت کا باطنی پہلوزیادہ نمایاں ہو تاہے اور کسی میں ظاہری۔

اگر ہم صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی شخصیات کا جائزہ لیں توسید ناابو بکر اور سید ناعثمان رضی اللہ عنہما کی شجاعت پہلی قشم کی ہے اور سید ناعمر اور علی رضی اللہ عنہما کی دوسری قشم کی۔ لشکر اسامہ رضی اللہ عنہ کی روائگی اور منکرین ختم نبوت اور منکرین زکوۃ کے مقابلے میں جہاد کے معاملے میں سید ناابو بکر رضی اللہ عنہ نے ایسے اعتماد کا مظاہرہ کیا جس کی تعریف حضرت عمر رضی اللہ عنہ جیسے بہاور انسان نے کی۔ اسی طرح حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے خو د پر حملہ آور ہونے والوں کے مقابلے میں انتہادر ہے کے ضبط نفس کا مظاہرہ کیا۔

حضرت عمر اور علی رضی اللہ عنہما کی شجاعت تو اتنی واضح ہے کہ وہ کسی بیان کی مختاج نہیں۔ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے اسلام لانے سے مسلمانوں کو قوت میں بیہ فرق پڑا کہ وہ جو نیک کام پہلے جھپ چھپاکر کیا کرتے تھے، اب کھلے عام کرنے گئے۔ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی شجاعت غزوہ خندق میں کھل کر سامنے آئی جب انہوں نے عمر و بن عبد ود جیسے جنگجو کو قتل کیا جو اپنی جنگی مہارت کی بنا پر عرب میں ہز ار سواروں کے بر ابر مانا جاتا ہے۔ اسی طرح خیبر کے قلعے کی فتح میں آپ کا کر دار شجاعت کی تابناک مثال ہے۔ اسی طرح دو سرے صحابہ کر ام رضی اللہ عنہم میں شجاعت کے مختلف اوصاف پائے جاتے تھے۔ ان میں سیدنا زبیر بن عوام ، سیدنا سعد بن ابی موان بید بن حیارہ ، سیدنا سعد بن عبادہ ، سیدنا زید بن عبادہ ، سیدنا زید بن حاص ، سیدنا قعقاع بن عمرو ، سیدنا عمر و بن عامر مد بن ابو جہل اور سیدنا عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح رضی اللہ عنہم کی شخصیات نمایاں ہیں۔

شجاعت کا متضاد رویہ بزدلی اور نامر دی کا ہے۔ چھوٹی چھوٹی سی باتوں پر پریشان ہونا، حقائق کاسامنا کرنے سے گھبر انا، دوسروں سے ڈر ڈر کر اور گھٹ گھٹ کر جینا بزدلی کی نشانیاں ہیں۔اس سے نجات کا حل یہ ہے کہ اپنی شخصیت میں خو داعتمادی پیدا کیجئے۔ یہی خو د اعتمادی اس کی بزدلی کے خاتمے کا سبب بنے گی۔اس کا عملی طریقہ خو داعتمادی کے تحت بیان کر دیا گیا ہے۔

شجاعت کے باب میں ایک اہم پہلویہ ہے کہ انسان بہادری کے زعم میں حقیقت پیندی سے دور نہ بھاگے۔ ایسانہ ہو کہ اپنی بہادری کی وجہ سے کوئی شخص اپنی صلاحیتوں کا غلط اندازہ (Over-estimate) لگالے اور ایسی قوت سے قبل از وقت گر اجائے جس سے مقابلے کی وہ صلاحیت نہ رکھتا ہو۔ اس کا نتیجہ صرف اور صرف اپنی قوت کی تباہی کی صورت میں نکاتا ہے۔ شجاعت کے زعم میں زمینی حقائق کو نظر انداز کرناخود کشی کے سوا پچھ نہیں۔ بہادری کا صحیح پہلویہ ہے کہ انسان اپنی صلاحیتوں کی مکنہ حد تک حق کا علم بر دار بنے اور کلمہ حق کوبلند کرنے کی کوشش کرے۔ اسی وجہ سے ظالم حکمر ان کے سامنے کلمہ حق کہنے کو افضل ترین جہاد قرار دیا گیا ہے۔ ہمارے انبیاء کرام علیہم السلام اور بزرگان دین علیہم الرحمۃ کی سیرت ایسے واقعات سے بھری ہوئی ہے جب انہوں نے حق کے کلمے کوبلند کرنے کے لئے شدید مصائب اور ظلم وستم کوبر داشت کیا۔

### انصاف بيندي

عدل وانساف کو ہمارے دین میں بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ عدل کا معنی ہے ہے کہ حق دار کو اس کا حق دیا جائے۔ دین میں عدل کا تقاضا اس قدر شدت سے کیا گیا ہے کہ اپنے ذاتی یا قومی یادینی دشمنوں کے بارے میں ناانسانی کا کوئی رویہ بھی اللہ تعالیٰ کو پہند نہیں۔ چنا نچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: یَا آٹیھا الَّذِینَ آمنُوا کُونُوا قَوَّامِینَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلا یَجْرِمَنَّکُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَی أَلاَ تَعْدلُوا اعْدلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ۔ (المائدہ ۵: ۸) "اے ایمان والو! تم اللہ کی خاطر حق پر قائم ہو جاؤاور سچائی اور انساف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ۔ کسی قوم کی دشمنی تہمیں اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ تم عدل نہ کرو۔ یہ (عدل) تقویٰ کے زیادہ قریب ہے۔ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو۔ بے شک اللہ تمہارے اعمال سے باخبر ہے۔ "

اس آیت کاسیاق وسباق بیہ بتا تا ہے کہ یہاں خاص طور پر اس دشمنی کا تذکرہ ہے جو دین کی بنیاد پر ہو۔ ظاہر ہے یہ دشمنی کی سخت ترین شکل ہے جس میں بھی مسلمانوں کو ناانصافی اور انتہا پیندی سے روکا گیا ہے۔

اگر ہم اپنے رویوں کا جائزہ لیں تو یہ بات واضح ہوگی کہ قرآن مجید کی واضح رہنمائی کے باوجود ہمارے ہاں انصاف پندی کا شدید فقد ان ہے۔ عدالتی انصاف کی بات تو جانے دیجئے، اپنی روز مرہ وزندگی ہیں ہم بار باعد ل وانصاف کا خون کرتے ہیں۔ سڑک پر چلتے ہوئے ہم میں سے کتنے دین دار افراد ہی ٹریفک قوانین کی خلاف ورزی کرکے دوسروں کی حق تلفی کرتے ہیں۔ اسی طرح دکاندار چیز کے معیار یا مقد ار میں کی کردیتے ہیں۔ اپنے کاروباری معاملات میں کیش فلو کی حالت کو بہتر بنانے کے پیسے تو پورے وصول کرتے ہیں لیکن چیز کے معیار یا مقد ار میں کی کردیتے ہیں۔ اپنے کاروباری معاملات میں کیش فلو کی حالت کو بہتر بنانے کے لئے معاہدے کے خلاف رقوم کی ادائیگی میں تاخیر عام سی بات ہے جس میں چھوٹے چھوٹے دکانداروں سے لے کر بڑی برگی کمپنیاں بھی ملوث ہیں۔ ہمارے بہت سے لوگ تعد داز دواج کی اجازت کے استعال میں بہت بے باک ہیں لیکن قرآن مجید کے حکم کے مطابق ان میں عدل وانصاف کا توسوال ہی پیدا نہیں ہو تا ہا لعموم نئی ہو یوں کے نخرے اٹھائے جاتے ہیں اور پر انی بیوی کو نظر انداز کر دیاجا تا ہے۔ جب لوگ قطار میں کھڑے ہوتے ہیں تو بہت سے لوگ ان کی حق تلفی کرتے ہوئے در میان میں گھنے کی کوشش کرتے ہوئے در میان میں گھنے کی کوشش کرتے ہوئے در میان میں گھڑے کی کوشش کرتے ہوئے در میان میں گھنے کی کوشش کیں۔

ہمیں صرف اور صرف دوسروں کی غلطیاں ہی نظر آتی ہیں اور اپنی غلطیوں سے صرف نظر کرتے ہیں۔ کسی اختلاف بالخصوص دینی مسکلے میں اختلاف کی صورت میں دوسروں کی بات سننا ہمیں گوارا نہیں ہو تا۔ شاید ہم یہ سمجھتے ہیں کہ میں اتفا قاجس عقیدے اور مسلک میں پیدا ہوا وہی حق ہے۔ اگر ایسا ہی ہے تو پھر ان لوگوں کا کیا قصور ہے جو کسی دوسرے مذہب یا مسلک والوں کے گھر پیدا ہوئے اور اپنے ہی نقطہ نظر کو درست سمجھتے ہیں۔ اگر ہم انہیں غلط سمجھتے ہیں تو ہمیں اپنے آبائی مسلک وعقیدے پر بھی ایک حق کے سپے متلاشی کی حیثیت سے نظر ثانی کرلینا چاہئے۔

ہمارارویہ بالعموم یہ ہوتا ہے کہ اگر مخالف مسلک کاکوئی شخص تحقیق پر آمادہ ہواور اس کے لئے ہمارے مسلک کو سمجھنا چاہے تو ہم اسے سر آنکھوں پر بٹھاتے ہیں لیکن اگر ہمارے مسلک سے تعلق رکھنے والا کوئی طالب علم دو سرے مسلک کی کتابوں کا مطالعہ بھی شروع کر دے تو ہم ہاتھ دھو کر اس کے پیچھے پڑجاتے ہیں۔ مخالف مسلک کی کوئی کتاب پڑھنا یاان کے کسی عالم کی بات سنناہی ہمارے نزدیک گر اہی ہے۔ ابتدا ہی سے ہمارے ذہنوں میں یہ داخل کیا جاتا ہے کہ فلال مشرک ہے ، فلال بدعتی ہے یا فلال گتاخ رسول ہے۔ اس کی کوئی بات سننایاس کی کتاب پڑھنانا جائز ہے کیونکہ اس سے گر اہ ہونے کا خطرہ ہے۔ بعض لوگوں کے نزدیک تو دو سرے مسلک کے کسی شخص کو سلام کرنے یااس سے مصافحہ کرنے سے ہی نکاح فاسد ہوجا تا ہے۔

ہمارادین عدل وانصاف کا علم بر دارہے اور اس کا حکم دیتا ہے۔ کیا دنیا کی کوئی عدالت بھی کسی ملزم کی بات سنے بغیر اسے مجرم قرار دے کر سزاساتی ہے؟ بدقسمتی سے ہمارے عام مسلمان عدل وانصاف کے علم بر دار کہلانے کے ساتھ ساتھ دو سرے مسلک کے لوگوں کی بات سنے بغیر ان کے متعلق کفر، شرک، بدعت اور گستاخی رسول کا فتو کی جاری کرنے میں کوئی جھجک محسوس نہیں کرتے۔ یہاں تک کہ مخالف مسلک کے کسی شخص کو قتل کر دینا کوئی گناہ ہی سمجھا نہیں جا تا بلکہ عین کار ثواب سمجھا جا تا ہے۔ ایسا کرنے میں کسی مسلک کی شخصیص نہیں بلکہ سب ہی مسالک کے لوگوں میں سے چیز پائی جاتی ہے۔ اس بات کو سب ہی بھول جاتے ہیں کہ اس طرح وہ عدل وانصاف کاخون کرنے میں مصروف ہیں۔

اگر ہم قرآن مجید پر سچا ایمان رکھتے ہیں تو ہمیں حقیقی معنوں میں حق اور انصاف پسندی کو اپنی شخصیت کا جزو بنانا ہو گا۔
انصاف پر کسی قسم کا کوئی کمپر ومائز نہیں ہو ناچاہئے۔ جس بات کو ہم حق اور انصاف سجھتے ہیں، اپنی استطاعت کے مطابق اس پر ڈٹ جانا
اور اس کے مقابلے میں کسی ملامت کی پرواہ نہ کرنا وہ رویہ ہے جس کا تقاضا ہم سے دین میں کیا گیا ہے۔ اگر ہم اپنی روز مرہ دینی اور
دنیاوی زندگیوں میں ناانصافی کو چھوڑنا شروع کر دیں تو بہت جلد ہماری اجتماعی زندگیوں میں حق اور انصاف کا بول بالا ہو گا اور ہمارے حکمر ان اور عد التیں بھی انصاف کے قائم کرنے والے بن جائیں گے لیکن اپنے رویے کی اصلاح کی بجائے اگر ہم حکومت ہی کو کوست محمر ان اور عد التیں بھی رہیں گے بلکہ اس سے بھی بدتر ہوتے جائیں گے۔

# کامیابی کی لگن

اپنی شخصیت کو بہتر بنانے کے لئے اس میں جینے کی امنگ اور کامیابی کی لگن پیدا کر ناضر وری ہے۔ جس شخص میں اس کا فقد ان ہووہ کوئی بڑاکار نامہ تو کیا، چھوٹاساکام بھی انجام نہیں دے سکتا۔ خود میں کامیابی کی امنگ پیدا کرنے کاطریقہ یہ ہے کہ اس بات پر غور کیجئے کہ اللہ تعالی نے مجھے اس دنیا میں کیوں بھیجاہے۔ میرے سامنے کیا چیننج درپیش ہے جس سے عہدہ براہونامیرے لئے ضروری ہے۔ اس کے بعد اپنے سامنے چھوٹے چھوٹے چیننج رکھئے اور اپنی چھوٹی چھوٹی کامیابیوں پرخوش ہونا سکھئے۔

بعض لوگوں کی ناکامیاں ان میں کامیابی کی لگن کو ختم کر دیتی ہیں۔ ناکامی ہوتے وقت اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ کامیابی و ناکامی دونوں ہی اس زندگی کے اہم پہلو ہیں۔ اگر آج میں کسی مقصد کے حصول میں ناکام رہا ہوں توضر وری نہیں کہ کل بھی ایساہی ہو۔ ناکامی کا ایک روشن پہلویہ ہوتا ہے کہ انسان کو اس میں اپنی خامیوں کے تجزیے کاموقع مل جاتا ہے۔ کامیابی کے بارے میں اپنی تو قعات کو بھی بہت زیادہ غیر حقیقی نہ بنایئے ورنہ کامیابی بھی ناکامی ہی محسوس ہوگی۔ کامیابی کی لگن اچھی چیز ہے لیکن اگر اس میں انتہا لیندی آ جائے توانسان بہت زیادہ جذباتی ہو جاتا ہے اور ناکام ہونے پر وہ بری طرح ٹوٹ چھوٹ کا شکار ہوتا ہے۔

# بخل اور سخاوت

انسانی شخصیت بعض او قات جن بیاریوں کا شکار ہو جاتی ہے، ان میں سے ایک بخل ہے۔ اس کا بالکل عکس سخاوت ہے۔ بخل کا معنی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو نعمتیں بالخصوص مال و دولت انسان کو عطاکی ہیں وہ انہیں استعمال کرنے میں کنجوسی کا مظاہر ہ کرے اور جہاں انہیں خرچ کر ناضر وری ہو، وہاں خرچ کرنے سے گریز کرے۔ مثلاً ایک شخص انتہائی دولت مند ہونے کے باوجو د پھٹے پر انے کپڑے پہنتا ہے اور اینے بچوں کو بھی اس پر مجبور کرتا ہے یارو کھا سو کھا کھا تا ہے توبیہ بخل ہے۔

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی بات کی تعلیم دی ہے کہ اللہ تعالی نے جو نعمتیں انسان کو دی ہیں، ان کے اثرات اس کی شخصیت پر بھی ظاہر ہونے چاہئیں۔ بخل کی ایک بڑی مثال اس وقت دیکھنے میں آتی ہے جب ہم ضرورت مندوں کی مدد کرتے ہیں۔ اگر ہمارے پاس کوئی حقیقی ضرورت مند آجائے تو اسے بچھ وقت ہمیں اپنی تمام ضروریات یاد آجاتی ہیں لیکن اپنی عیاشیوں کے وقت ہمیں اپنی تمام کوئی نہ کوئی جواز ضرور گھڑ لیتے ہیں۔ اگر ہم کسی ضرورت مند کی مدد کر بھی دیں تو ہماری یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ ساری عمر ہمارے احسان کے بوجھ تلے دبارہے اور ہماراغلام بن کررہے۔

شخصیت کے اس پہلو کی دوسری انتہا اسراف اور تبذیر ہے۔ انسان اپنی خواہشات کا اتنا غلام بن جائے کہ وہ ان کی تیمیل کے لئے دولت کو ضائع کرنا شروع کر دے۔ قرآن میں ایسے لوگوں کو شیطان کا بھائی کہا گیا ہے۔ پر تعیش انداز زندگی ( Lifestyle کے دولت کو ضائع کرنا شروع کر دے۔ قرآن میں ایسے لوگوں کو شیطان کا بھائی کہا گیا ہے۔ پر تعیش انداز زندگی کے لئے تو ہزاروں لاکھوں خرچ کر دیتے ہیں لیکن انہیں ان غریبوں کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی جن کے بچوک سے بلک رہے ہوتے ہیں۔ مزاروں لاکھوں خرچ کر دیتے ہیں لیکن انہیں ان غریبوں کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی جن کے بچوک سے بلک رہے ہوتے ہیں۔ دین ہمیں انتہا پہندی کے ان رویوں سے پھر کر ہمیں اعتدال کی راہ اپنانے کی تلقین کرتا ہے۔ جہاں خرچ کرنا چاہئے وہاں خرچ

دین ہمیں انتہا پیندی کے ان رویوں سے پچ کر ہمیں اعتدال کی راہ اپنانے کی سمین کر تاہے۔ جہاں حرچ کر ناچاہئے وہاں حرچ نہ کرنا بخل ہے اور جہاں خرچ نہیں کرناچاہئے وہاں خرچ کرنا اسر اف ہے۔ سخاوت اور دریا دلی اس کا نام ہے کہ جہاں خرچ کرنا چاہئے وہاں انسان خرچ کرنے سے نہ گھبر ائے بلکہ دل کھول کر خرچ کرے اور اسر اف سے ہر صورت میں بچے۔

#### ر لا چ اور قناعت

اسی قسم کا ایک روبیہ لالجے اور حرص ہے۔ بخل دراصل انسان کی دولت کے مناسب آؤٹ فلو (Outflow) کی راہ میں رکاوٹ ہے جبکہ لالجے اس کے غیر مناسب ان فلو (Inflow) کی خواہش کی عکاسی کر تاہے۔ انسان کسی چیز بالخصوص دولت کے حصول کے لئے اتنا حریص ہو جاتا ہے کہ وہ حصول کے جائز اور ناجائز طریقوں کی پرواہ نہیں کر تا اور ہر طرح سے اپنی تجوریوں کو بھرنے کی فکر کر تا ہے۔ ہمارے معاشرے میں بالعموم کریشن کا جو ناسور پھیلتا جارہاہے اس کی وجہ یہی روبیہ ہے۔

ہمارے دین میں دولت کی خواہش کو توبرا قرار نہیں دیا گیا بلکہ زندگی میں ایک اہم محرک کے طور پر اسے تسلیم کیا گیا ہے لیکن اس معاملے میں انتہا پیندی کے تمام رویوں کو غلط قرار دیا گیا ہے۔ حرص وطمع سے نج کر انسان دولت کے حصول کی جائز طریقوں سے کوشش کر سکتا ہے بشر طبکہ اس میں دوسروں کے حقوق پامال نہ کرے۔اسی رویے کا نام قناعت ہے۔

ہمارے ہاں بعض لوگ قناعت کا معنی میہ سمجھتے ہیں کہ انسان اپنی غربت ہی کو اختیار کئے رکھے اور دولت کے حصول کے جائز طریقوں سے بھی گریز کرے۔ اس نقطہ نظر کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں بلکہ میہ رہبانیت کا پیدا کر دہ رویہ ہے۔ اسلام میں قناعت کا میہ مفہوم ہے کہ انسان دولت کے حصول کے ناجائز طریقوں سے بیچے اور جائز طریقوں سے جو دولت حاصل ہو جائے اس پر خدا کا شکر ادا کرے۔

ناجائز طریقوں سے دولت کے حصول سے بچنے کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ جائز طریقوں سے مناسب مال کمانے کے لئے اپنی صلاحیتوں کو بروئے کار لائے۔ یہ چیز ان نوجوانوں کے لئے بہت اہمیت کی حامل ہے جو اپنے لئے کیریئر کاانتخاب کرنے کا فیصلہ کرنے والے ہیں۔ اپنے لئے ہمیشہ ایسے ہی کیریئر کاانتخاب کیجئے جہاں آپ کے لئے رزق حلال کمانے کے بہتر مواقع اور حرام سے بچنے کی بہتر سہولتیں میسر ہوں۔ ہمارے ماحول میں بہت می ایسی نو کریاں بھی ہیں جہاں حلال تو مشکل سے ہی ملتا ہے اور بہت کم ملتا ہے البتہ حرام کمانے کے مواقع بے شار ہوتے ہیں۔ آج کل کی سرکاری نو کریاں اس کی بدترین مثال ہیں۔ کیریئر کے انتخاب کے وقت اللہ تعالی سے دعاکرتے رہیے اور اچھے لوگوں سے مشورہ ضرور طلب بیجئے۔

# عادات وخصائل

انسان کی شخصیت کا ایک اہم پہلواس کی عادات و خصائل ہیں۔ عادات سے مر اد انسان کے وہ ایک ہی طرز کے رویے ہیں جن کے تحت وہ مخصوص حالات میں ایک ہی رد عمل کا مظاہرہ کرتا ہے۔ تقریباً بارہ سال کی عمر کے بعد جب انسان کی شخصیت کا غیر مادی وجو د نشوو نما پار ہاہو تا ہے تو اس کی عاد توں کی تشکیل بڑی تیزی سے ہوتی ہے۔ عمر کے ساتھ ساتھ یہ عاد تیں پختہ ہوتی جاتی ہیں۔ بڑی عمر میں ان عاد توں کو تبدیل کرناخاصا مشکل ہوتا ہے۔ کھانے پینے ، رہنے سہنے ، ملنے جلنے ، سونے جاگئے ، جنسی خواہش کی شکیل کرنے اور زندگی کے دیگر معاملات کے بارے میں ہر انسان مخصوص رویوں کو عادی ہو جاتا ہے۔

اگر آپ عمر کے اس حصے سے گزر رہے ہیں یا گزرنے والے ہیں تواچھی عاد توں کو اپنانا اور بری عاد توں سے بچنا آپ کے لئے خاصا آسان ہو گا کیونکہ شخصیت کی تغمیر کا کام ابھی تیزی سے جاری ہو گا۔ اس معاملے میں اپنے والدین، اساتذہ اور اچھے دوستوں سے رہنمائی حاصل تیجئے۔ اس عمر میں برے دوستوں سے پر ہیز انتہائی ضروری ہے خواہ آپ کو وہ کتنے ہی پر کشش کیوں نہ محسوس ہوں کیونکہ یہی کسی شخص میں بری عاد توں کے پختہ ہونے کا باعث بنتے ہیں۔

اگر آپ عمر کے اس حصے سے گزر چکے ہیں توبری عاد توں کو تبدیل کرنا اگر چہ خاصا مشکل کام ہے لیکن یہ کرنا آپ کی باتی زندگی کو اچھے انداز میں گزار نے کے لئے ناگزیر ہے۔ آپ اپنی خود اعتادی کے ذریعے ان بری عاد توں کو شکست دے سکتے ہیں۔ اس سلسلے میں اگر ضرورت ہو تو کسی ماہر نفسیات سے بھی مشورہ کیا جاسکتا ہے بالخصوص بپناٹزم کے ماہرین اس سلسلے میں خاصی مدد کر سکتے ہیں۔ بری عاد توں کی ایک جامع ومانع فہرست بنانا خاصا مشکل کام ہے لیکن ہم میں اچھائی اور برائی کا اتناشعور ضرور موجود ہے کہ اس کی مدد سے ہم اچھی و بری عاد توں میں تمیز کر سکیں۔ ہمارے معاشرے میں پائی جانے والی عام بری عاد توں میں جھوٹ بولنا، غیبت کرنا، عیب جوئی کرنا، دوسروں کی کھوج میں رہنا، جنسی بے اعتدالی کا مظاہرہ کرنا، بات بات پر لڑنے کے لئے تیار رہنا، سونے میں بے اعتدالی کا مظاہرہ کرنا ،ابت بات پر لڑنے کے لئے تیار رہنا، سونے میں بے اعتدالی کا مظاہرہ کرنا ،ابت بات پر لڑنے کے لئے تیار رہنا، سونے میں بے اعتدالی کا مظاہرہ کرنا شامل ہے۔

# فنی اور پیشه ورانه مهارت

کسی بھی فرد کی معاشی زندگی میں اس کی فنی اور پیشہ ورانہ مہارت کو بہت اہمیت حاصل ہے۔ آپ جو بھی پیشہ اختیار کرنے جارہے ہیں،
اس میں درکار مناسب صلاحیتوں کا فقد ان ایک طرف آپ کی اپنے ہم پیشہ افراد میں عزت کو کم کر سکتا ہے اور دوسری طرف آپ کی ترقی کی راہ میں رکاوٹ بھی بین سکتا ہے۔ پیشے کے انتخاب سے پہلے یہ دیکھے لیجئے کہ کہیں یہ پیشہ آپ کے ذاتی رجحانات سے بالکل ہی متضاد تو نہیں؟ ہمیشہ اس پیشے کا انتخاب کیجئے جو آپ کی فطری صلاحیتوں سے ہم آہنگ ہو۔ یہی چیز آپ کو فنی اور تکنیکی اعتبار سے مضبوط بنا دے گی اور انشاء اللہ آپ کی ترقی کی راہ میں بہت آگے تک لے جائے گی۔ پیشے سے ناانصافی کرناد نیاوالوں کی نظر میں بھی ایک بری چیز ہے اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک بھی ناپہند یدہ عمل ہے۔

اپنے پیشے میں مہارت حاصل کرنے کے لئے شوق اور لگن کی ضرورت ہے۔ اس سے متعلق صلاحیتوں کو بہتر بنانے کے لئے کتب کا مطالعہ ، ماہر لو گوں کی صحبت اور مختلف کور سز میں شرکت ضروری ہے۔ اس ضمن میں جور قم بھی خرچ ہو، وہ آپ کی اپنی ذات میں سرمایہ کاری ہے۔

# جنسی جذبه

کسی انسان میں جنسی جذبے کا ہونا ایک نار مل اور فطری سی بات ہے۔ یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے ہمیں بھوک اور پیاس لگتی ہے۔ اس جذبے کے معاملے میں اہل مغرب کارویہ اور کر دار انتہا پیندانہ ہے جس کے نتیجے میں وہاں جنسی بے راہ روی، جنسی مسائل اور امر اض بہت زیادہ پائے جاتے ہیں۔ ہمارے معاشرے کا جنس کے بارے میں رویہ عجیب وغریب ہے۔ ہمارے ہاں جنس کے بارے میں ایک شدید قسم کی گھٹن پائی جاتی ہے۔

ایک طرف توروایتی طور پر جنس کے موضوع پر گفتگو کرنا، کوئی کتاب پڑھنااور اشاروں کنایوں میں بھی اس کا ذکر کرنا بہت معیوب بلکہ ایک غلیظ عمل سمجھا جاتا ہے لیکن دوسر می طرف اہل مغرب اور اب اہل ہندوستان کی پیروی میں ہمارے یہاں جنسی خواہش کو ابھار نے والے بلکہ بھڑ کانے والے عوامل بہت کثرت سے پائے جاتے ہیں جن میں ہمارا میڈیا سر فہرست ہے۔ ہمارے دین میں شادی کے بغیر ازدواجی تعلقات کو سخت گناہ قرار دیا گیا ہے لیکن اس کے برعکس ہمارے یہاں شادی کو مصیبت بنادیا گیا ہے۔

سخت اور انتہائی نامعقول رسوم ورواج کی وجہ سے شادی کرنابہت ہی مشکل کام بن چکاہے۔ ہمارے معاشرے میں شادیاں اس وقت کی جاتی ہیں جب کوئی انسان اپنے جنسی جذبے کا دور عروج گزار کر بڑھائے کا منتظر ہو تا ہے۔ یہ بالکل ایساہی ہے جیسے کسی پیاسے کو اس وقت پانی بلایا جائے جب اس کی پیاس کی شدت ختم ہو چکی ہو۔ ان سب کے ساتھ ساتھ جنسی بے راہ روی کے لئے مواقع بڑھتے جارہے ہیں نوجوانوں کو درست معلومات فراہم نہیں کی جاتیں۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے نوجوان کو کے لئے کہ اور پورامعاشرہ ایک عجیب تضاد کا شکار ہے۔ ان حالات کی وجہ سے جو جنسی مسائل اور عوارض پیر اہور ہے بیں اور پورامعاشرہ ایک عجیب تضاد کا شکار ہے۔ ان حالات کی وجہ سے جو جنسی مسائل اور عوارض پیر اہور ہے ہیں ، ان کی کچھ تفصیل ہے۔ :

- نوجوان لڑکے لڑ کیوں میں شادی کے بغیر از دواجی تعلقات قائم کرنا
- نوجوانوں میں ہم جنس پرستی (Homosexualism & Lesbianism) کا فروغ
  - تیسری جنس سے جنسی تسکین کا حصول
  - جانوروں کے ساتھ جنسی فعل کاعارضہ (Bestiality)
    - بچول پر جنسی تشد د (Paedophilia)
  - مخالف جنس کے کر دار اور رویے اختیار کرنا (Trans Sexualism)
    - اینے جنسی اعضاءاور افعال کی نمائش کرنا (Exhibitionism)
- جنسی اذیت پیندی یعنی جنس مخالف یاخو د کواذیت پہنچا کر جنسی تسکین حاصل کرنا (Sadism & Masochism)

ان میں سے تقریباً تمام جنسی عوارض ہمارے معاشرے کے مختلف افراد میں پائے جاتے ہیں۔ جنس مخالف کے ساتھ تعلقات تواجی ہمارے معاشرے میں اتنے عام نہیں ہوئے جتنے اہل مغرب کے ہاں ہیں لیکن ہم جنس پرستی خفیہ طور پر طویل عرصے سے پائی جاتی ہے۔ بہت سے نوجوانوں میں جنس مخالف کے رویے اپنانے کی وبا بھی کافی پھیل چکی ہے اور اس کا شکار عموماً امیر طبقے کے نوجوان ہورہے بچوں پر جنسی تشد داور جنسی اذیت پبندی جیسے گھناؤنے جرم کے واقعات اگرچہ کم ہیں لیکن پچھلے چند سالوں میں ان کی تعداد میں کئی گنااضافہ ہواہے۔وقت کے ساتھ ساتھ ان جرائم کی شدت میں بھی اضافہ ہورہاہے جس کی ایک بڑی مثال لاہور میں سو بچوں پر تشد داور ان کے بہیانہ قتل کا واقعہ ہے۔ ان میں سے بہت سے جرائم قدیم دور سے پائے جاتے ہیں لیکن دور جدید میں میڈیا کے غلط کر دارنے ان میں بہت تیزی سے اضافہ کیاہے۔

ان تمام مسائل سے محفوظ رہنے کا واحد اور مستقل حل تو بہی ہے کہ شادی مناسب عمر میں کرلی جائے۔ بدقتمتی سے اس مسئل پر معاشر تی دباؤ اس قدر زیادہ ہے کہ شادیوں میں خواہ مخواہ تاخیر ہو جاتی ہے۔ یہ مسئلہ خوا تین کی نسبت مر دحضرات کے ساتھ زیادہ پیش آتا ہے۔ کم از کم وہ لوگ جو دینی ذہن رکھتے ہیں اور خاند ان اور معاشر ہے کہ دباؤکی پر واہ نہیں کرتے، انہیں یہ ضرور چاہئے کہ وہ اپنے بچوں کی جلد شادیاں کر دیں۔ یہ بات تو اب نوشتہ دیوار ہے کہ اگر ہمارے یہاں میڈیا کے کر دار کو درست نہ کیا گیا اور اس کے ساتھ ساتھ شادیوں میں تاخیر کارویہ رکھا گیا تو صرف چند ہی سالوں میں ہمارا معاشرہ شدید قسم کی جنسی انارکی کا شکار ہو جائے گا اور اس کی شدت مغربی معاشروں کی نسبت کہیں زیادہ ہوگی۔

جولوگ اپنی نسل کے ساتھ مخلص ہوں، ان پریہ بات اب فرض کے درجے میں لازم ہوتی ہے کہ وہ اپنی اولاد کی جلد از جلد شادی کر دیں۔ یہ درست ہے کہ جلد شادی سے کئی معاشی اور نفسیاتی مسائل پیدا ہو جاتے ہیں لیکن ان مسائل کی اہمیت ان مسائل کے سامنے نہ ہونے کے برابر ہے جو دیر سے شادی کے نتیج میں پیدا ہوتے ہیں۔ اگر قناعت کارویہ اختیار کیا جائے تو ان مسائل کو با آسانی حل کیا جاسکتا ہے۔ خاص طور پر ایسے والدین جو مالی اعتبار سے مستحکم ہیں، اپنی اولاد کی شادی کے بعد بھی ان کا بوجھ اٹھا سکتے ہیں۔

وہ نوجوان جوان مسائل سے محفوظ رہنا چاہتے ہیں ، انفرادی طور پر کئی اور طریقوں سے اپنی خواہش کو کم کر سکتے ہیں۔ اس میں دینی ماحول سے تعلق رکھنا، بکثرت نفلی روز ہے رکھنا اور ذہن کو مثبت سرگر میوں میں لگانا شامل ہے۔

ایسے افراد جو خدانخواستہ کسی جنسی عارضے کا شکار ہو بچکے ہیں اور اب توبہ کرکے اس سے نجات حاصل کر ناچاہتے ہیں، انہیں چاہئے کہ اس مسئلے پر ماہرین نفسیات اور ماہرین امر اض جنسیات سے رجوع کریں۔ ابھی تک ہمارے یہاں ایسے اسپیشلسٹ کلینک قائم نہیں ہو سکے جہاں خاص طور پر جنسی امر اض کاعلاج کیا جاتا ہو لیکن ایسے ماہرین بہر حال موجود ہیں جو ان معاملات پر اتھارٹی کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان کی ایک مثال ڈاکٹر ارشد جاوید صاحب ہیں جو لا ہور میں ان مسائل کے حال کے لئے کام کررہے ہیں۔

اس بات کا خیال رہے کہ ایسی صور توں میں جھاڑ پھونک کرنے والے پیروں ، نام نہاد پروفیسر وں اور اشتہار باز حکیموں سے مکمل طور پر اجتناب کیجئے کیونکہ یہ لوگ بالعموم اسٹیر اکڈز پر مشتمل شدید نقصان دہ ادویات کے ذریعے علاج کرتے ہیں جو اگر چہ بسا او قات وقتی طور پر تومسکلے کوحل کر دیتی ہیں لیکن طویل عرصے میں جسمانی و ذہنی صحت کونا قابل تلافی نقصان پہنچاتی ہیں۔

#### غصه اور جارحیت

جنسی جذبے کی طرح غصہ اور جارحیت بھی ایک فطری جذبہ ہے جو انسان میں اس وقت پیدا ہو تاہے جب اسے کسی مقصد کے حصول میں رکاوٹ پیش آئے ہو یااپنی خواہش اور رضا مندی سے وہ جو کچھ کرناچاہے نہ کر سکے۔ اس فطری جذب کو عموماً ہمارے ہاں براسمجھا جاتا ہے حالا نکہ اس کا صرف غلط استعال ہی برا ہو تاہے۔ جارحیت کاغلط استعال وہی ہو تاہے جسے ہم اپنی روز مر ہ زندگی میں دیکھتے ہیں کہ لوگ غصہ آنے پر گالی گلوچ، غیبت یا پھر لڑنے جھگڑنے پر اتر آتے ہیں۔ اسی کے نتیج میں بہت مرتبہ ایک فریق دوسرے پر زیادتی مجھی کر جاتا ہے۔ دنیا بھر میں تخریب کاری اور دہشت گر دی اسی جذبے کے تحت ہوتی ہے۔

جارحیت کے جذبے کا صحیح استعال میہ ہے کہ کسی جائز خواہش کی جکمیل میں اگر رکاوٹ پیدا ہو جائے تواس سے پیدا ہونے والے جذبے کو مثبت رخ پر موڑ کر اسے قوت عمل میں تبدیل کر دیا جائے اور اس سے بڑے بڑے کارنامے انجام دیے جائیں۔ اس کی مثال میہ ہے کہ اگر کسی ادارے میں ایک شخص کی ترقی کی راہ میں کوئی رکاوٹیں پیدا کر رہا ہے تو وہ اس سے لڑائی جھگڑا کرنے کی بجائے جارجیت کے جذبے کو اپنی صلاحیتوں کے بھر پور استعال میں خرج کرتے ہوئے اپنی اہلیت کو ثابت کرے۔

دین اسلام نے غصے کے بارے میں بھی رہنمائی کی ہے۔ قرآن مجید اور حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کے مطالعے سے یہ معلوم ہو تاہے کہ شدید غصے کی حالت میں انسان کو خود کو کنٹر ول کرنے کی کوشش کرنا چاہئے اور اس حالت میں کسی فیصلے سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اس حالت میں بھی معاف کر ویناسب سے بہتر ہے: وَالْکَاظِمِینَ الْغَیْظُ وَالْعَافِینَ عَنْ النَّاسِ وَاللَّهُ فَصلے سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اس حالت میں بھی معاف کر ویناسب سے بہتر ہے: وَالْکَاظِمِینَ الْغَیْظُ وَالْعَافِینَ عَنْ النَّاسِ وَاللَّهُ فَصلے سے اجتناب کرنا چاہئے۔ اس حالت میں بھی معاف کر ویناسب سے بہتر ہے: وَالْکَاظِمِینَ الْغَیْظُ وَالْعَافِینَ عَنْ النَّاسِ وَاللَّهُ مُحسنِینَ۔ (ال عمران 1344) "ایسے لوگ جو غصے پر قابو پانے والے ہوں اور لوگوں کو معاف کرنے والے ہوں، بے شک اللہ احسان کرنے والوں کو پیند کرتا ہے۔"

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے غصے کی حالت کے بارے میں تلقین فرمائی ہے کہ ایسا شخص اگر کھڑا ہو تو بیٹے جائے اور بیٹے اہو تو بیٹے جائے اور بیٹے اہو تو بیٹے جائے۔ اس طرح اس کے غصے کی شدت کم ہو گی۔ اس طرح بعض روایات میں ایسی حالت میں وضو کرنے کا حکم دیا گیاہے تا کہ غصے کی شدت کنٹر ول ہو۔

اگر ہم اپنے دائرہ کار میں کوئی برائی یاظلم دیکھیں تواسے ختم کرنے کی آرزو ہمارے اندر پیدا ہونی چاہئے۔اس صورت میں بھی آئے سے باہر ہونا، اپنی حدود سے متجاوز کرنااور دوسروں سے لڑائی جھگڑا کرنادرست نہیں۔انسان کو ہمیشہ کوئی اقدام کرتے وقت خود کو گھنڈار کھنا چاہئے اور کبھی بھی اپنی قانونی اور اخلاقی حدود سے تجاوز نہیں کرنا چاہئے۔

مثلاً ہم دیکھتے ہیں کہ کوئی شخص معاشر ہے میں بے حیائی اور منشیات پھیلار ہاہے۔ ایسی صورت میں اس سے ڈائر کٹ تصادم کی بجائے بہترین طریقہ یہ ہے کہ اس کے بارے میں قانون نافذ کرنے والے اداروں کو اطلاع دی جائے یا پھر معاشر ہے میں اس کے بائیکاٹ کی مہم چلائی جائے اور انہیں اس چیز کے نقصانات سے آگاہ کیا جائے۔ بعض لوگ ان اداروں کی نااہلی اور کرپشن کو بنیاد بناکر خود

لڑائی جھٹڑا کرنے پراتر آتے ہیں۔ان کا پیہ طرز عمل درست نہیں کیونکہ ہمیں اتناہی کام کرناچاہئے جتنے کا ہم سے تقاضا کیا گیا ہے۔ اپنی قانونی واخلاقی حدود سے تجاوز کر کے ہم خود ایک نئے غلط کام کا آغاز کر رہے ہوتے ہیں جس کے نتائج بسااو قات اس سے کہیں برے نکلتے ہیں جو اس شخص کے کام سے نکل سکتے ہوں۔

# مايوسي و تشويش (Frustration)

مایوسی اس صورت میں پیدا ہوتی ہے جب ہماری کسی خواہش کی راہ میں رکاوٹ پیدا ہو جائے اور ہمیں اس کے لئے کوئی متبادل راستہ بھی نظر نہ آرہا ہو۔خواہش کی شدت میں بہت زیادہ اضافہ کر دیتا ہے۔مایوسی کو کم کرنے کاطریقہ بیرہے کہ انسان دوسروں سے زیادہ تو قعات وابستہ نہ کرے اور خواہش پوری نہ ہونے کی صورت میں تھک کرنہ بیٹے جائے بلکہ اس کے لئے دوسرے متبادل ذرائع تلاش کر تارہے۔

دین اسلام اس سلسلے میں ہماری رہنمائی کرتا ہے اور ہمیں اللہ کی رحمت سے کبھی مایوس نہ ہونے کا درس دیتا ہے: قُلْ یَا عِبَادِی الَّذِینَ أَسْرَفُوا عَلَی أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ یَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِیعاً۔" اے نبی آپ میری طرف سے فرماد یجئے کہ اے میرے وہ بندو جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے، اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہونا۔ بے شک اللہ تمام گناہوں کومعاف فرمادیتا ہے۔"اس موضوع پر ہم نے تفصیل سے اپنی تحریر"مایوس سے نجات کیسے ؟" میں بحث کی ہے۔

# خوشی و غمی

یہ زندگی کا وہ پہلو ہے جس کا سامنا ہمیں کرنا ہی پڑتا ہے۔ ہر انسان کو اس زندگی میں بہت سے دکھ جھیلنا پڑتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ وہ بہت سے دکھ جھیلنا پڑتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ وہ بہت سی خوشیاں بھی سمیٹا ہے۔خوشی وغنی میں ہمارارویہ ہماری شخصیت کا اہم ترین جزو ہے۔ بعض لوگ خوشی ملنے پر آپے سے باہر ہو جاتے ہیں اور اپنی خوشی کے اظہار کے وہ طریقے اختیار کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کو پبند نہیں۔ اسی طرح عنی کے موقع پر بھی چیخ و یکار اور روناد ھونا شروع کر دیتے ہیں۔

قر آن مجیداور حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی سیرت طیبہ سے ہمیں اس معاملے میں بیر رہنمائی ملتی ہے کہ خوش کے موقع پر الله تعالیٰ کاشکر ادا کیا جائے اور غمی کے موقع پر صبر کیا جائے۔ حضور صلی الله علیہ وسلم خوش کے موقع پر الله تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے اور نماز پڑھ کر، صدقہ وخیر ات کرکے اور قربانی دے کر اپنی خوشی کا اظہار فرماتے۔ عیدین کے موقع پر اسی کئے صدقہ فطر اور قربانی کوصاحب حیثیت لوگوں کے لئے لازم قرار دیا گیا ہے۔

اسی طرح آپ کو بہت سے مواقع پر شدید د کھ کاسامنا بھی کر ناپڑاان میں اہل طائف کی سرکشی، غزوہ احد میں ستر صحابہ رضی الله عنهم کی شہادت، آپ کی صاحبز ادبوں سید تنازینب ورقیہ رضی الله عنهما اور صاحبز ادوں کا انقال اور دیگر کئی مواقع شامل ہیں۔ سیرت طیبہ کے مطالعے سے یہ معلوم ہو تاہے کہ ان میں سے ہر موقع پر آپ نے اپنے رب کی طرف رجوع کیا اور صبر کیا۔ یہی وجہ ہے کہ دین میں ایسے تمام مواقع پر چیخ و پکار، نوحہ اور بین کرنے سے منع کیا گیاہے۔

# محبت ونفرت

محبت و نفرت بھی انسان کی شخصیت کے اہم پہلوہیں۔ ہم بہت سی چیزوں کو پسندیانا پسند کرتے ہیں۔ یہی جذبے کچھ شدت اختیار کرکے محبت اور نفرت اور پھر اس سے بھی بڑھ کر عشق اور شدید نفرت کی شکل اختیار کر جاتے ہیں۔ اگر تو یہ جذبے اپنی فطری حدود میں رہیں تب تو ٹھیک ہے لیکن ان میں حدود سے تجاوز انسان کی شخصیت کو بری طرح مسخ کر دیتا ہے۔ آپ نے یقینا ایسے کئی لوگ دیکھے ہوں گے جو عشق یا نفرت کی شدت کا شکار ہو کر اپنی پوری زندگی تباہ کر بیٹھے یا پھر اس سے ہاتھ ہی دھو بیٹھے۔

ان جذبوں کو اپنی حدود میں رکھنے کا طریقہ یہ ہے کہ ان کارخ موڑ کر صحیح سبت میں لگا دیاجائے۔ انسان کی محبت کا محور و مرکز اللہ تعالی کی ہستی ہوناچاہئے جس نے اسے پیدا فرمایا اور اس کی ہر ہر ضرورت کا ایساخیال رکھتا ہے جو اور کوئی نہیں رکھ سکتا۔ بعض انسان بڑے ناشکرے ہوتے ہیں اور وہ اپنے رب کے ساتھ شریک بناکر ان سے محبت کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ اللہ تعالی فرما تا ہے: وَمِنْ النَّاسِ مَنْ یَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَندَاداً یُحِبُّونَهُمْ کَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِینَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ۔ (البقرہ 165 25) "انسانوں میں سے پھھ ایسے ہیں جو اللہ کے ساتھ پھھ شریک بنا لیتے ہیں اور ان سے ایسے محبت کرتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی سے کرناچاہئے، (ان کے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی سے کرناچاہئے، (ان کے ہیں) اہل ایمان اللہ تعالی سے شدید محبت کرتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی سے شدید محبت کرتے ہیں جا اللہ تعالی سے شدید محبت کرتے ہیں اور ان سے ایسے محبت کرتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی سے شدید محبت کرتے ہیں۔ "

اللہ تعالیٰ سے محبت ہی کی اہم ترین شکل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ، اللہ تعالیٰ کے بارے میں بندے اور آخری رسول ہیں۔ آپ کی محبت کے بغیر ایمان کامل نہیں ہو سکتا اور یہ اللہ تعالیٰ ہی کی محبت ہے۔ اس محبت کے بارے میں ہمارے ہاں افراط و تفریط کے رویے پائے جاتے ہیں۔۔ بعض لوگ اپنی حماقت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت کو اللہ تعالیٰ کی محبت سے الگ سمجھتے ہیں اور پھر رسول کا مقابلہ اللہ تعالیٰ سے کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ یہ لوگ ایک طرف تو آپ کو اپنی محبت کے غلومیں خدا کا شریک دیتے ہیں اور دوسری طرف شخصی محبت کا دعویٰ کرنے کے باوجود آپ کی تعلیمات کی پیروی بھی نہیں کرتے حالا نکہ محبت بغیر اتباع کے محض دکھا وا اور فریب ہے۔

اسی طرح کچھ دوسرے لوگ آپ کی محبت کو محض اتباع سنت ہی قرار دیتے ہیں اور آپ کے ساتھ محبت کے ذاتی تعلق کو کوئی انہیت نہیں دیتے۔ یہ دونوں راستے غلط ہیں۔ جہال حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس کے ساتھ محبت وعقیدت ایک عظیم نعمت ہے وہاں اس کا نقاضا یہ بھی ہے کہ اپنے ہر معاملے میں آپ کی اتباع اور پیروی کی جائے۔ اسی محبت کی ایک اور شاخ آپ کے اہل بیت اور آپ کے صحابہ کرام علیہم الرضوان کی محبت ہے جس کا کوئی مسلمان انکار نہیں کر سکتالیکن اس معاملے میں بھی ہر فشم کے غلوسے اجتناب کرناچاہئے تاکہ یہ عظیم نعمت ہمارے لئے شرک کی مصیبت نہ بن جائے۔

جب انسان اپنی محبت کارخ اللہ اور اس کے بیارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ، اور آپ کی آل واصحاب کی طرف موڑ دے تو پھر اسے دنیاوی محبتوں سے نجات مل جاتی ہے۔ اس کا بیہ معنی نہیں کہ والدین اور بیوی بچوں سے محبت نہیں کرنی چاہئے۔ یہ محبتیں بھی انسان کی فطرت میں داخل ہیں۔ لیکن ان سب محبتوں کو خد اور سول کی محبت کے تابع ہوناچاہئے۔

یمی حال نفرت کے جذبے کا ہے۔ جب نفرت کے جذبے کو غلط استعال کیا جائے تو انسان تخریب کار اور دہشت گر دبن جاتا ہے اور اپنے جیسے انسانوں کے خون میں ہاتھ رنگئے لگتا ہے۔ اس کا صحیح استعال یہ ہے کہ اسے برائیوں کے خلاف نفرت میں تبدیل کر دیا جائے۔ ایک چیز کا دیا جائے۔ ایک چیز کا دیا جائے۔ ایک چیز کا جائے۔ ایک چیز کا مہارے دین میں تفاضا کیا گیا ہے۔ اس جذبے کو بھی بعض او قات غلط رنگ دے دیا جاتا ہے۔ برائی سے نفرت کو انسانوں تک پھیلا دیا جاتا ہے۔ نفرت برائی سے ہونی چاہئے برے انسان سے نہیں۔

ایک مسلمان کو دین اور اخلاقیات کا داعی ہونا چاہئے اور اسے برائیوں میں مبتلا شخص کو اپنا بھائی سمجھ کر اس کی اصلاح کی کوشش کرنا چاہئے نہ کہ اسے براقرار دے کر دھتکار دے اور وہ اپنی برائیوں میں اور شدت اختیار کر جائے۔ ہمیں اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ ہم سے بھی بہت سے گناہ سر زد ہوتے رہتے ہیں۔ سیدناعیسی علیہ السلام نے بنی اسرائیل کو کیا خوب نصیحت فرمائی کہ اس گناہ گار کو وہ سزا دے جس نے خود کبھی یہ گناہ نہ کیا ہو۔ اس اصول سے استثنا صرف ان لوگوں کا ہے جو بہت ہی زیادہ گھناؤنے قسم کے جرائم میں مبتلا ہوں اور اس سے تو یہ بھی نہ کرنا چاہتے ہوں اور انہی میں مبتلار ہنا اپنی زندگی کا مقصد سمجھتے ہوں۔

ا پنی زندگی میں ان دوستوں کا ابتخاب سیجئے جو محبتیں پھیلانے والے اور نفرت سے دور بھا گنے والے ہوں۔ اگر آپ کے قریب ایسے منفی ذہنیت کے حامل لوگ موجو دہیں جو ہر وقت دوسروں کی نفرت کی آگ میں جلتے رہتے ہیں اور دوسروں تک بھی یہ آگ منتقل کرناچاہتے ہیں توان سے مکمل طور پر اجتناب سیجئے ورنہ آپ کی شخصیت کو بھی یہ لوگ تباہ کرنے میں کسر نہیں چھوڑیں گے۔

#### اخلاص

اخلاص یا خلوص ہماری شخصیت کا وہ پہلو ہے جس کے ہونے کی وجہ سے کوئی دوسر اہم پر اعتبار کر سکتا ہے۔ اخلاص کا معنی ہے نیت کا پاکیزہ اور خالص ہونا۔ نیت کا بیہ خلوص اللہ تعالیٰ کے ساتھ میں بھی ہوسکتا ہے اور بندوں کے ساتھ بھی۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ نیت کے خلوص کا مطلب بیہ ہے کہ انسان جو نیک عمل بھی کرے، صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کوراضی کرنے کے لئے کرے، اس میں اس کا کوئی دنیاوی مفاد پیش نظر نہ ہو۔ بندوں کے ساتھ خلوص بیہ ہے انسان کی نیت میں کسی قشم کا کوئی کھوٹ نہ ہواور وہ سب کا خیر خواہ ہو۔

اللہ تعالیٰ کے لئے جو اعمال کئے جاتے ہیں، ان میں نیت کے خالص ہونے کو اس قدر اہمیت حاصل ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر عمل کا دارو مدار نیت ہی کو قرار دیاہے اور یہ بھی ارشاد فرمادیا ہے کہ کوئی شخص جس مقصد کے لئے کوئی کام کر تاہے، اسے وہی حاصل ہو تاہے۔ اگر کوئی مال و دولت یا شہرت و ناموری کے حصول کے لئے جہاد جیسااعلیٰ عمل بھی کر تاہے تو اسے وہی ملے گا اور اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کا کوئی اجرنہ ہو گا۔ ایک اور حدیث کے مطابق ایسے لوگ جو قر آن مجید کی تلاوت دادوصول کرنے کے لئے کرتے رہے، معاشرے میں اعلیٰ مقام بنانے کے لئے سخاوت کے دریا بہاتے رہے اور شہرت کے لئے جہاد جیسا عمل کرتے رہے، آخرت میں کوئی اجرنہ پاسکیں گے اور جہنم میں بھینک دیے جائیں گے۔ جب ایک عمل اللہ تعالیٰ کے لئے کیا ہی نہیں گیا تو پھر وہ اس کا اجر کیوں دے گا۔ یہی وجہ ہے کہ ریاکاری کو شرک اصغر قرار دیا گیا ہے۔

انسانوں کے ساتھ خلوص کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر خواہی سے تعبیر فرمایا ہے۔ مشہور حدیث ہے کہ الدین نصیحہ یعنی دین خیر خواہی سے پیش آئے۔ ان کاخیال رکھے اور ان کے دین خیر خواہی سے پیش آئے۔ ان کاخیال رکھے اور ان کے حقوق پورے اداکرے۔ جوالیا نہیں کرتا، اسے اس دنیا میں بھی ذلت کاسامنا کرنا پڑتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے ہاں بھی اس خواری کے علاوہ کچھ نہ ملے گا۔ ہم سے ہر شخص یہ چاہتا ہے کہ دوسرے اس کے ساتھ مخلص ہوں۔ اسی طرح دوسروں کی بھی یہی خواہش ہوتی ہے کہ ہم اس کے ساتھ مخلص ہوں۔

### خوف وخشيت

خوف بھی انسان کا ایک فطری جذبہ ہے۔ ایسی تمام چیزیں جو اسے نقصان پہنچا گئی ہیں، ان سے انسان خو فزدہ رہتا ہے۔ ای طرح انسان کوئی بھی ناپند بدہ صور تحال پیش آنے سے ڈرتا ہے۔ بہی جذبہ اگر نار مل حدود کے اندرر ہے تو اسے تمام خطرات سے بچاؤ کی مناسب تدابیر اختیار کرکے ان سے محفوظ رہنے پر مجبور کرتا ہے، لیکن اگر حدسے بڑھ جائے تو پھر ایک نفسیاتی بیاری کی شکل اختیار کرجاتا ہے۔ دوسرے جذبات کی طرح دین اسلام اس جذبے کارخ بھی مناسب سمت میں موڑ دیتا ہے۔ دین ہم سے جن صفات کا تقاضا کرتا ہے ان میں سے ایک اللہ کا نوف ہے۔ بیہ خوف اس قسم کا نہیں جیسا کہ بعض لوگ جن بھوتوں سے ڈرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا بیہ خوف دراصل ایک محبوب ہستی کے ناراض ہو جانے کا خوف ہے۔ دنیا کا کوئی شخص بھی اپنے محبوب کی ناراضگی سے ڈرتا ہے۔ جو لوگ اللہ تعالیٰ کا بیہ خوف کی مجبت کو ہر محبت پر ترجیح دیے ہیں، وہ اس کی ناراضگی کا کے مجبت کو ہر محبت پر ترجیح دیے ہیں، وہ اس کی ناراضگی کا بیات کی موب اللہ تعالیٰ کا خوف دو سری تمام چیزوں کے خوف سے آدمی کو خوت دے دیا تیا ہے۔ اس کا بیہ مطلب بھی نہیں کہ انسان ہر چیز سے بلکل ہی بے خوف ہو جاتا ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کا خوف وہ حوصلہ دیتا ہے جس سے انسان ہر خوف اور خطرے کا مقابلہ کرنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے بعض کو غزوہ خندت کے موقع پر کفار کا لشکر جرار دکھ کر شدید گھر اہٹ ہوئی کیاں اللہ تعالیٰ کے خوف اور محبت نے انہیں اس عظیم لشکر کے مقابلے پر لاکھڑ اکیا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی آسانی مد دسے اہل ایمان کو اس مقابلے میں فتح نصیب فرائی۔

# حيرت وتنجسس

انسان کی شخصیت کاایک پہلو حیرت بھی ہے۔ جب وہ کوئی ایسی چیز دیکھتاہے جس کی وہ توجیہ نہیں کر سکتا تووہ حیرت میں مبتلا ہو جاتا ہے۔

یمی جیرت مجسس کو جنم دیتی ہے۔ قدیم زمانے سے مذہبی طبقے نے انسان کے اس جذبے کا استحصال کیا۔ جب وہ کوئی آسانی آفت سے دوچار ہو تا تواس کی توجیہ دیو تاؤں کی ناراضگی وغیرہ سے کی جاتی اور طرح طرح کے توہمات سے جیرت کو ختم کیا جاتا۔ ہمارے دین نے ان تمام توہمات کا خاتمہ کرکے کا کنات کی زبر دست عقلی توجیہ کو ممکن بنادیا ہے۔ جیسے جدید سائنس کی بدولت انسان کا علم ترقی کر تا جارہاہے وہ کا کنات کی اسی توجیہ کو ممکن جارہا ہے کہ اس کا کنات کا کوئی خدا ہے۔

تجسس کے جذبے کو اگر مثبت طریقے سے استعال کیا جائے تو یہ انسان کے علم میں اضافے کا باعث بتا ہے۔ سائنس کی یہ ساری ترقی اسی جذبہ تجسس کی بدولت ہے۔ اس کے برعکس اگر اسے ان معلومات کے حصول کے لئے استعال کیا جائے جن کا کوئی مقصد نہیں ہے تو یہ ایک آفت بن جا تا ہے۔ ہمارے معاشرے میں ایک دوسرے کی ٹوہ میں رہنے اور ذاتی حالات اور ذاتی خامیاں جانے کا تجسس بہت زیادہ پایا جاتا ہے۔ ہمیں اللہ تعالی نے اس قسم کے تجسس سے منع فرمایا ہے اور ایک دوسرے کی ذات کو کرید نے سے روکا ہے۔ یا آئیھا الّذین آمنُوا اجْتَنبُوا کَفِیراً مِنْ الطّنّ إِنَّ بَعْضَ الطّنَّ إِنْهُ وَلا تَحَسَّسُوا وَلا یَعْتَبْ بَعْضُکُمْ بَعْضاً (الحجرات 12:49) "اے ایمان والو! بہت زیادہ گمان کرنے سے بچو۔ بے شک بعض گمان گناہ ہوتے ہیں۔ (ایک دوسرے کی ذاتی زندگی کے بارے میں) تجسس نہ کرواور نہ ہی ہے ایک دوسرے کی فیبت کرو۔"

ایک حدیث کے مطابق ایک شخص نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے گھر میں جھا نکاتو آپ نے اس پر شدید ناراضی کا اظہار فرمایا ۔ یہ بھی انتہائی حیرت کی بات ہے کہ اہل مغرب جو آسانی ہدایت سے دور ہیں، ان اخلاقیات کو اپنائے ہوئے ہیں اور ہم اس ہدایت کے علمبر دار ہونے کے باوجود اخلاق کے اس معیار سے ابھی کوسوں دور ہیں۔ اپنے ان جذبوں کو کنٹر ول کر کے ہم اپنی شخصیت کو اعلیٰ اخلاق کا نمونہ بناسکتے ہیں۔

### ترجيجات (Priorities)

ترجیحات بھی انسان کی شخصیت کا ایک اہم پہلو ہیں جو وقت کے ساتھ ساتھ بدلتی رہتی ہیں۔ ہر انسان اپنے حالات کے مطابق بعض چیزوں کو دوسری چیزوں پر ترجیح دیتا ہے۔ انتخاب کا یہ اصول پوری زندگی میں ہی کار فرمار ہتا ہے۔ دنیاوی زندگی کے بارے میں دین کا تقاضایہ ہے کہ ہر معاملے میں اخلاقی پہلو کو ترجیح دی جائے اور اگر کسی چیز میں اخلاقی اعتبار سے کوئی قباحت نہیں ہے تو اس میں انسان آزاد ہے کہ وہ جسے جائے ترجیح دے۔

د نیا کے مقابلے میں آخرت (جو کہ اصل زندگی ہے) کو ترجیح دینا دین اور عقل دونوں کے لحاظ سے انتہائی اہمیت کا حامل ہے۔ اگر کوئی شخص د نیا کو آخرت پر ترجیح دیتا ہے تو یہ ایسے ہی ہے جیسے کوئی ایک روپ کو حاصل کرنے کے لئے کروڑوں روپ کا نقصان کرلے۔ ہمیں ترجیح کے اس اصول کو اپنی شخصیت کا حصہ بنانا چاہئے کہ جو چیز ہمارے لئے د نیا اور آخرت میں زیادہ فائدہ مند ہے اسے اختیار کرلیں اور اگر ایسی صور تحال سامنے آ جائے جس میں اگر ہم آخرت بنانے کی کوشش کریں تو د نیا میں حالات خراب ہوتے ہوں اور دنیابنانے کی کوشش کریں تو آخرت تباہ ہوتی ہو تو پھر ہر حال میں آخرت ہی کو ترجیح دیں۔ اس کی مثال میہ ہے کہ اگر کسی کومال حرام کمانے کا بہترین موقع میسر ہو۔ اس صورت میں اس کے سامنے دنیا کمانے کا تو بہترین موقع ہے لیکن اس سے آخرت تباہ ہو جائے گا۔ ایسے حالات میں عقل مندی کا تقاضا یہی ہے کہ آخرت کو دنیا پر ترجیح دی جائے کیونکہ دنیا کی زندگی چند سال کی ہے اور آخرت کی الامحدود۔

# قوت بر داشت (Temperament)

انسان کی قوت برداشت بھی اس کی شخصیت کا ایک اہم پہلو ہے۔ اس دنیا میں بارہا ایساہو تا ہے کہ حالات ہمارے لئے خوشگوار نہیں ہوتے یا پھر دوسرے لوگ ہماری مرضی کے مطابق رویہ اختیار نہیں کرتے۔ ایسے موقعوں پر جولوگ آپ سے باہر ہوجاتے ہیں، انہیں کمزور شخصیت کا مالک سمجھا جا تاہے۔ اس کے برعکس جولوگ تحل اور بردباری سے مسائل کا سامنا کرتے ہیں، وہ اپنے قریبی لوگوں کی نظر میں اہم مقام حاصل کر لیتے ہیں۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قوت بر داشت انتہائی اعلیٰ درجے کی تھی۔ کفار کے ظلم وستم کے جواب میں آپ ان کے لئے دعا فرماتے اور کبھی بھی اپنے دشمنوں سے ذاتی انتقام نہ لیتے۔ یوں توسیمی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت میں رہ کر متحمل اور بر دبار ہو گئے تھے لیکن سیرناامیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا تحل ضرب المثل کے طور پر مشہور ہے۔ یہ آپ کی قوت بر داشت ہی تھی جس کی بدولت آپ نے ہیں سال بطور گور نر اور ہیں سال بطور خلیفہ اپنی صلاحیتوں کا لوہا منوایا اور دنیا کی سب سے بڑی مملکت کے فرمانر واکی حیثیت سے اپنے فرائض انجام دیے۔

عام سے لوگ بھی آپ کے سامنے آپ پر شدید تنقید کرتے لیکن آپ بھیشہ خندہ پیشانی سے اسے برداشت کرتے۔ آپ کی خصوصیت تھی جس کی بناپر حضرت عمرر ضی اللہ عنہ نے دو سرے گور نروں کے برعکس آپ کو کبھی معزول یا تبدیل نہیں کیا۔

قوت برداشت کو بڑھاناخاصا مشکل کام ہے۔ اس کاحل یہی ہے کہ چھوٹی چھوٹی بھوٹی باتوں کو زیادہ ابھیت نہ دی جائے اور ان پر زیادہ نہ سوچا جائے۔ اگر ان معاملات میں آپ کی مرضی کے خلاف کچھ ہو جائے تو اسے نظر انداز کر دیجئے۔ جو لوگ چھوٹے جھوٹے سے مسائل کو برداشت نہیں کرتے، وہ اپنے ساتھیوں کی نظر میں اپنامقام گرادیتے ہیں۔ قوت برداشت کو بڑھانے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کی سیرت کا مطالعہ کیجئے اور ایسے لوگوں کی صحبت اختیار کیجئے جو اعلیٰ درجے کے متحمل اور بردبار ہوں۔ اگر آپ کے حلقہ احباب میں ایسے افراد موجو دہیں جو بات بات پر بھڑک الحقی ہیں توان سے اجتناب کیجئے۔

# صبر وشكر

انسان خواہ امیر ہو یاغریب، شرقی ہو یاغربی، نیک ہو یابد، مسلم ہو یاغیر مسلم، اس پر ایسے وقت بھی آتے ہیں جب اسے مصائب کاسامنا کرنا پڑتا ہے، دنیا کے حالات اس کے لئے ناگوار ہوتے جاتے ہیں۔اس کے برعکس ایسا بھی ہو تاہے کہ انسان کو طرح طرح کی نعتیں اور خوشیاں ملتی ہیں اور اسے راحت و آرام نصیب ہو تاہے۔ دین اسلام ہمیں پہلی قشم کے حالات میں صبر اور دوسری قشم کے حالات میں شکر کارویہ اختیار کرنے کا حکم دیتاہے۔

صبر دراصل انسان کی قوت برداشت کا نتیجہ ہو تا ہے۔جو شخص جتنا متحمل اور بردبار ہوگا،وہ اتنائی زیادہ صابر ہوگا۔ شکر انسان کی خود سپر دگی کا نام ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی جانب سے اسے خوشگوار حالات پیش آتے ہیں تو ناشکر سے انسان اسے اپنی کاوشوں او رصلاحیتوں کا نتیجہ سمجھتے ہیں اور اپنی کامیابیوں پر ایسا جشن مناتے ہیں جس میں دل کھول کر وہ اپنے رب کی نافر مانی کرتے ہیں۔ اس کے بلکل برعکس ایک بندہ مومن سے سمجھتا ہے کہ یہ صرف اور صرف اس کے رب کی عطامے اور وہ اس حالت میں اس کی کوئی نافر مانی نہیں کرتے اور خود کو اس کے حضور جھکادیتے ہیں۔

بعض بزرگوں کے نزدیک شکر کی منزل صبر سے زیادہ کھن ہے۔ مصائب میں توانسان کے سامنے صبر کے سواکوئی چارہ نہیں ہو تالیکن خوشیاں ملنے پراس کے سامنے دونوں راستے کھلے ہوتے ہیں کہ چاہے تووہ صبر کرے اور چاہے نہ کرے۔ مامون رشید کے دور میں امام احمد بن حنبل علیہ الرحمۃ پر مصیبتوں کے پہاڑ توڑے گئے اور آپ کو شدید جسمانی اور نفسیاتی ٹارچر کانشانہ بنایا گیا۔ آپ نے پوری طرح اس پر صبر کیا۔ مامون کے بعد جب متوکل علی اللہ کا دور آیا تواس نے آپ پر انعام واکر ام کی بارش کر دی۔ اس موقع پر آپ نے فرمایا کہ میرے لئے یہ آزمائش پہلی سے زیادہ سخت ہے۔ حقیقت سے ہے کہ اس کا تعلق انسان کی شخصیت سے ہو تا ہے۔ بعض لوگوں کے لئے صبر کی آزمائش آسان ہوتی ہے اور بعض کے لئے شکر کی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صبر وشکر دونوں کے مواقع پر نماز پڑھ کر صبر وشکر کیا کرتے۔ شدید مصائب میں بھی آپ کا تعلق اللہ تعالیٰ سے مضبوط ہو جاتا اور کامیابیوں پر بھی آپ کی گردن نیاز اپنے پرورد گار کے سامنے جھی ہوتی۔ طائف سے واپسی کے موقع پر ، جب آپ پر پتھر برساکر آپ کو شدید جسمانی اور ذہنی اذبت پہنچائی گئی تب بھی آپ نے صرف اللہ تعالیٰ ہی سے دعاکی اور جب فتح کمہ کے موقع پر آپ کا لشکر جرار فاتحانہ شان سے مکہ میں داخل ہورہا تھا تو د نیادار فاتحین کے برعکس ، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی گردن شکر کے جذبات کے ساتھ اتن جھی ہوئی تھی کہ سر مبارک او نٹنی کے کوہان سے ٹکرارہا تھا۔

شکر کا بہترین طریقہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو نعت آپ کو عطا کی ہے ، اس کی خوشیوں میں اپنے ساتھ اپنے ان بھائیوں کو بھی شریک کیجئے جو اس سے محروم ہیں مثلاً اچھی جاب ملنے کی خوشی میں صدقہ کیجئے ، اگر اپنی شادی پر خرچ کر رہے ہیں تواس رقم کا پچھ حصہ اپنی کسی اس غریب بہن کو بھی دیجئے جو محض مال کی کمی کی وجہ سے اپنے گھر بارسے محروم ہے۔

# ٹیم اسپرٹ (Team Spirit)

کسی عملی انسان کا قول ہے، "Only the teams can win." ۔ یہ حقیقت ہے کہ اکیلا انسان کوئی بڑا کام نہیں کر سکتا کیونکہ کسی بڑے کام کو سرانجام دینے کاحوصلہ تو شاید کسی فر دمیں ہولیکن اس کے لئے در کار تمام صلاحیتیں بہت کم ہی کسی ایک شخص میں اکٹھی ہوتی ہیں۔ مختلف صلاحیتیں لیکن مشتر ک سوچ اور مزاج رکھنے والے افراد مل کر ٹیم کی صورت میں بڑے بڑے کارنامے انجام دے سکتے ہیں۔ ٹیم اسپرٹ بیہ ہے کہ مل کر کسی مشتر کہ مقصد کے لئے جدوجہد کی جائے۔

ایسا کبھی نہیں ہوتا کہ کسی ٹیم کے تمام ارکان بہت زیادہ باصلاحیت ہوں۔ ایسے مواقع پر باصلاحیت افراد کا یہ فرض ہے کہ وہ اپنے کمزور ساتھیوں کو بھی اپنے ساتھ لے کر چلیں تا کہ وہ اپنے حوصلے بہت ہونے کی وجہ سے پیچھے نہ رہ جائیں۔ اگر اس مقصد کے لئے باصلاحیت افراد کو اپنی رفتار کچھ سست بھی کرنی پڑے تواس میں کوئی قباحت نہیں۔ ٹیم کی کامیابیوں میں سب کو شریک کیا جائے اور کوئی شخص دو سروں کی ٹانگ تھینچ کرخود آگے آنے کی کوشش نہ کرے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان کی زندگیاں ہمارے لئے ٹیم اسپرٹ کا بہترین نمونہ ہیں۔ معاش اور روزگار کے مسائل ہوں یا کفار کاظلم وستم، جنگوں کاسامناہو یامہاجرین کی آباد کاری کامسئلہ، ہر موڑ پر ہمیں ٹیم اسپرٹ کی الیماعلیٰ مثال ملتی ہے جو شاید کسی اور تحریک میں نہ مل سکے۔ یہ اعلیٰ ترین کر دار کے حامل افراد ہر بوجھ کو مل کر اٹھاتے اور اپنے کسی ساتھی کو پیچھے نہ چھوڑتے۔ ہر خوشی کو ایک دوسروں کو خود پر ترجیح بیجھے نہ چھوڑتے۔ ہر خوشی کو ایک دوسروں کو خود پر ترجیح دیتے۔ ان سب کی بہترین مثال اس وقت ملتی ہے جب مواخات مدینہ کے تحت حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایک مہاجر کو ایک ایک انصاری کا بھائی بنادیا۔ اس موقع پر انصار نے جس ایثار کا مظاہر ہ کیا، وہ اسلامی تاریخ گاروشن ترین باب ہے۔

خود میں ٹیم اسپرٹ بیدا کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے دل سے قساوت دور کرنے کی کوشش سیجئے اور دوسروں کے لئے اپنے دل میں خیر خواہی اور احسان کے جذبات پیدا کیجئے، انشاءاللہ اس کے دل میں خیر خواہی اور احسان کے جذبات پیدا کیجئے، انشاءاللہ اس کے نتیج میں دوسرے بھی آپ کے لئے یہی جذبات رکھیں گے۔

اجتماعی کاموں میں سب سے بڑامسکلہ یہ ہو تاہے کہ بعض او قات ٹیم، انسان کی شخص آزادی کو سلب کر لیتی ہے جس کے نتیج میں تخلیقی صلاحیتوں کے اظہار پر قد عنیں عائد ہو جاتی ہیں۔ اچھی ٹیموں میں کبھی شخصی آزادی سلب نہیں کی جاتی اور اختلاف رائے کا احترام کیا جاتا ہے۔ اگر خدانخواستہ آپ کا واسطہ کسی ایسی ٹیم سے پڑ گیا ہے تو اس کی اصلاح کی کوشش کیجیے اور اگر ایسا ممکن نہ ہو تو اس ٹیم کو چھوڑ کر کسی ایسی ٹیم سے وابستہ ہو جائے جہال حالات سازگار ہوں۔

# خود انحصاری یا دوسرول پر انحصار (Self Sufficiency or Dependability)

ہر شخص کو میہ کوشش کرنی چاہئے کہ وہ کم از کم اپنا ہو جھ خود اٹھائے اور دوسروں کا ہو جھ بھی کسی حد تک اٹھانے کی کوشش کرے۔ جو شخص اس صلاحیت کے باوجود دوسروں پر انحصار کا رویہ اختیار کرتا ہے، اسے ہر معاشرے میں ذلت کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے۔ خود انحصاری کے لئے اگر چہ محنت کرنا پڑتی ہے اور تکالیف برداشت کرنا پڑتی ہیں لیکن اسی کی بدولت معاشرے میں باعزت مقام حاصل کیا جاسکتا ہے۔

یہ توبدیہی امر ہے کہ ہر شخص اپنی تمام ضروریات کوخود ہی پورا نہیں کر سکتا۔ اسے بہت سی ضروریات کے لئے دوسروں کی مدد کی ضرورت پڑتی ہے۔ ایسے مواقع پر بہترین طرز عمل یہ ہے کہ اس شخص کی پچھ ضروریات پوری کرنے کی آپ بھی کوشش کریں جو آپ کی ضرورت پوری کر تاہے۔ مثلاً بیوی اگر اپنے شوہر کی دل وجان سے خدمت کر رہی ہے توشوہر کا بھی فرض ہے کہ وہ اس کے لئے کماکر لائے اور اس کی ضرور توں کا خیال رکھے۔ اسی طرح والدین اپنی اولاد کے لئے جو پچھ کرتے ہیں، اولاد کا بھی یہ فرض بنتا ہے کہ وہ والدین کی خدمت کریں۔ اگر ایک دوست نے دوسرے کی مشکل وقت میں مدد کی ہے تو دوسرے کو بھی چاہئے کہ وہ ہر مشکل میں اینے دوست کو تنہانہ چھوڑے۔

خود انحصاری کے لئے یہ ضروری ہے کہ اپنی شخصیت کو نفسیاتی، عمر انی اور بالخصوص معاشی اعتبار سے زیادہ مضبوط بنایا جائے اور خود میں اعلیٰ صفات پیدا کی جائیں تا کہ دوسروں پر انحصار کو کم سے کم کیا جائے۔

# خودغرضي

خود غرضی کو ہمارے ہاں منفی معنوں میں لیا جاتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اپنی ذات کو اہمیت اور دوسروں پر ترجیح دینا بہر حال ایک فطری جذبہ ہے۔ جب انسان ڈوب رہا ہو تو وہ سب سے پہلے خود کو بچپانے کی کوشش کرتا ہے۔ اسی طرح مالی تنگی کے دور میں ہر ایک اپنی ضروریات کو پورا کرنے کی پہلے فکر کرتا ہے۔ اگر یہ جذبہ انہی فطری حدود کے اندر رہے تو اس میں کوئی قباحت نہیں۔ لیکن اگر یہ حد سے بڑھ جائے تو کسی بھی شخص کا ایک منفی ایم بچ قائم کرتا ہے۔ جو فرد اپنی معمولی سی خواہش کے لئے دوسروں کی بنیادی ضروریات کو قربان کرے، سب اسے خود غرض کہتے ہیں۔ مثلاً اگر کسی غریب کے بچے بھوکے مررہے ہوں اور دوسر اشخص انہیں نظر انداز کرکے اعلیٰ ہوٹلوں میں بہترین قسم کے کھانے کھار ہاہو بلکہ انہیں ضائع کر رہا ہو تو اسے خود غرض کہا جائے گا۔

اگر دیکھا جائے تو انسانی اخلاقیات کی روشنی میں بیے نہایت گھٹیا در جے کی حرکت ہے۔ ہمارے دین نے ہمیں اپنی ضروریات و خواہشات پوری کرنے کی تلقین کی ہے جو کسی وجہ سے معاشی خواہشات پوری کرنے کی تلقین کی ہے جو کسی وجہ سے معاشی دوڑ میں بیچھے رہ گئے ہوں۔ سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے مدینہ منورہ میں ہز اروں درہم میں پانی کو کنواں خرید کرسب اہل مدینہ کے لئے وقف کیا تھا، وہ اسی بے غرضی کی اعلیٰ مثال ہے۔ اس قسم کی بہت سے مثالیں ہمیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ علیہم الرضوان کی سیر توں میں ملیں گی۔ جنگ پر موک کا وہ واقعہ تو آپ کو یاد ہو گا جس میں دم توڑتے ہوئے ایک زخمی نے اپنی پیاس پر ترجے دی اور دوسرے نے تیسرے کو اپنی پیاس پر ترجے دی۔

اگر ہم ایک اعلی اخلاقی زندگی گزار ناچاہتے ہیں تو ہمیں دوسروں کی مدد کے جذبے کواپنی شخصیت کالاز می جزوبناناہو گا۔

# قائدانه صلاحيتين (Leadership)

دور قدیم سے ہی یہ خیال عام تھا کہ قائدانہ صلاحیتیں موروثی ہوتی ہیں اور یہ کسی خاص نسل کے ساتھ ہی مخصوص ہوتی ہیں۔ علم نفسیات کی جدید ترین تحقیقات نے اس خیال کو غلط ثابت کر دیا ہے۔ ہر شخص میں فطری طور پر قائدانہ صلاحیتیں موجو د ہوتی ہیں۔ ہاں ایساضر ور ہوتا ہے کہ بعض افراد میں یہ زیادہ اور بعض میں یہ کم ہوتی ہیں۔ مناسب تربیت کے ذریعے ان صلاحیتوں کو نشوو نما دی جاساتی ہے۔ یہ غلط فہمی بھی دور ہونی چاہئے کہ لیڈر شپ صرف سیاسی یا فہ ہمی رہنماؤں کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ زندگی کے ہر شعبے میں جہاں اجتماعی کام کرنا ہو، لیڈر شپ کی اہمیت مسلم ہے۔

قائدانہ صلاحیتوں میں دوسروں کو متاثر کرنے کی صلاحیت، دوسروں کی رہنمائی کرنے کی صلاحیت، دوسروں کو متحرک (Motivate) کرنے کی صلاحیت، فیانت، جوش و ولولہ، فیانت داری، دلیری، خود اعتمادی اور مسائل کے شخلیقی انداز میں حل کرنے کی صلاحیت زیادہ اہمیت کی حامل ہیں۔ ان میں سے کئ صلاحیتوں پر اس تحریر کے دوسر سے حصوں میں بحث کی گئ ہے۔ جن افراد میں دوسروں کی نسبت یہ خصوصیات زیادہ ترقی یافتہ ہوتی ہیں، وہ بالعموم اچھے لیڈر ثابت ہوتے ہیں۔

اپنی شخصیت میں ان صلاحیتوں کو ترقی دینے کا کوئی ایک طریق کاربیان نہیں کیا جاسکتا۔ ہر صلاحیت کو بہتر بنانے کے بہت سے طریقے ہیں۔ یہاں پر ہم بعض صلاحیتوں کے بارے میں مختر اُچند نکات پیش کر رہے ہیں، باقی صلاحیتوں کے بارے میں دوسرے حصوں میں بحث کی گئی ہے:

- دوسروں کے ساتھ ہمدردی، خلوص اور محبت کارویہ رکھے۔ بے جا تنقید، نفرت، دوسروں کی بے عزتی کرناا چھے لیڈر کے لئے زہر قاتل ہے۔
- دوسروں کو متاثر کرنے کے لئے اس تحریر میں دیے گئے شخصیت کے مختلف پہلوؤں کو بہتر بنایئے۔ آپ دوسروں کو زیادہ بہتر طور پر متاثر کر سکیں گے۔
- دوسروں کی رہنمائی کے لئے اپنے علم وعقل میں اضافہ سیجئے۔ بغیر علم کے دوسروں کی رہنمائی کرنے والوں کوسید ناعیسیٰ علیہ الصلوۃ والسلام نے اندھے راہ دکھانے قرار دیاہے۔
- دوسروں میں تحریک (Motivation) پیدا کرنے کے لئے اس سادہ اصول کو اپنا لیجئے کہ ہر شخص چند محرکات رکھتا ہے۔ اگر آپ اسے اس کی خواہشات پوری کرنے کی امید دلائیں تو وہ متحرک ہو سکتا ہے۔ اس کی مثال میہ ہے کہ ہر انسان کو زندہ رہنے کے لئے روٹی، کپڑے اور مکان کی ضرورت ہے۔ یہی خواہش اسے کام کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ ہر انسان میں بہت سے محرکات یائے جاتے ہیں جن میں بنیادی ضروریات کے علاوہ تحفظ، تجسس، سرگرمی، حصول، وابستگی، رہے، طاقت،

- جدر دی، ایثار وغیر ہ شامل ہیں۔ ایک اچھے لیڈر کا کام یہ ہے کہ وہ دیکھے کہ اس کے ٹیم ممبر زمیں کس جذبے کے تحت تحریک پیدا کی جاسکتی ہے اور اپنے وسائل کے مطابق اس کوبر وئے کار لا کر وہ اس میں تحریک پیدا کر سکتا ہے۔
- درست فیصلہ کرنے کی صلاحیت تجربے کے ساتھ پیدا ہوتی ہے۔ شروع میں انسان کو اپنے علم کے مطابق کوئی بھی اچھا فیصلہ کرلینا چاہئے۔ تجربے کے ساتھ ساتھ وہ سیکھ جائے گا کہ کن حالات میں کیا فیصلہ درست ہے۔ اس مقصد کے لئے تجربہ کارلوگوں کے مشورے کی بھی بہت زیادہ اہمیت ہے۔

اس بات کا خیال رکھنا بھی نہایت ضروری ہے کہ دینی معاملات میں اپنی لیڈر شپ کی خواہش کوئی اچھی بات نہیں۔ دینی لیڈر شپ اگرچہ بڑے اعلی درجے کی نعمت ہے لیکن میہ بہت بڑی آزمائش بھی ہے۔ انسان کو چاہئے کہ وہ دین میں لیڈر شپ کی خواہش نہ کرے بلکہ عاجزی وانکساری کے ساتھ دین کی خدمت کر تارہے۔ اگر اللہ تعالیٰ اسے اس آزمائش میں ڈال دے تو پوری تن دہی کے ساتھ اس میں پورااترنے کی کوشش کرے۔ ہمیں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی سیر توں سے یہی رہنمائی ملتی ہے۔

#### عصبيت

عصبیت کا مطلب ہے خود کو انسانوں کے کسی گروہ کے ساتھ وابستہ سمجھنا۔ اگر دیکھا جائے توبیہ ایک فطری جذبہ ہے اور اس کی بدولت ہی معاشر ہ وجود میں آتا ہے۔ انسان ہمیشہ خود کو کسی خاندان ، برادری ، قبیلے ، شہر ، علاقے ، ملک یا مذہب سے وابستہ سمجھتا ہے اور اپنے گروہ کے لئے خدمات انجام دینے کی کوشش کرتا ہے۔ ابن خلدون کے مطابق قوموں کی تشکیل کی بنیاد ہی عصبیت ہوتی ہے۔

قرآن مجید میں اللہ تعالی نے انسان کے اس جذبے کو تسلیم کیا ہے اور اس کے بارے میں ہدایات بھی دی ہیں۔ یا آیگھا النّاسُ الله عَلَیمٌ حَبِیرٌ۔

اِنّا حَلَقْنَا کُمْ مِنْ ذَکَوٍ وَأُنشَی وَجَعَلْنَا کُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَکْرَمَکُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاکُمْ إِنَّ اللّهَ عَلِيمٌ حَبِيرٌ۔

(الحجرات 49:13) " اے لوگو! ہم نے تمہیں ایک مرداور ایک عورت سے پیداکیا اور تمہیں خاندان اور قبائل بنادیا تاکہ تم ایک دوسرے سے تعارف حاصل کر سکو۔ بے شک اللہ کے نزدیک عزت والا وہی ہے جو زیادہ پر ہیزگار ہے۔ بے شک اللہ ہم چیز کو جانے والا اور باخبر ہے۔"

عصبیت کا جذبہ اگر اپنی حدود ہی میں رہے تو اس کی برکت سے انسان اجتماعی زندگی گزار نے کے قابل ہو تا ہے لیکن اگر وہ اسے بڑھاکر تعصب کی شکل دے لے اور دوسرے معاشرتی گروہوں کو حقیر سیحفے لگے تو یہی جذبہ اس کے لئے مصیبت بن جاتا ہے۔ اگر ہم اپنے معاشرے کا جائزہ لیں تو اس میں طرح طرح کے تعصبات پائے جاتے ہیں۔ لوگ عموماً اپنے نسب پر فخر کرتے ہیں اور دوسری ذاتوں کو حقیر سیحھے ہیں۔ ظاہر ہے یہ تصور بر صغیر کے مسلمانوں میں نسل پرست اقوام سے آیا ہے۔ اسی تصور کی بنا پر بعض لوگ دوسری ذاتوں میں شادیاں نہیں کرتے۔ یہ لوگ بھول جاتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی تین بیٹیوں کی شادیاں عفیر سادات میں کیں۔ اسی طرح سیدنا علی، سیدنا حسن اور سیدنا حسین رضی اللہ عنہم نے اپنی بہت سی بیٹیوں اور بیٹوں کی شادیاں صرف

اور صرف علم اور تقویٰ کی بنیاد پر غیر سید خاندانوں میں کیں۔

اسلام میں کسی نسب کو دوسرے پر فضیلت حاصل نہیں۔ بعض لوگ کسی بزرگ شخصیت کی اولا دہونے کی وجہ سے خود کو برتر اور دوسرے کو کمتر سیجھتے ہیں حالا نکہ یہ بات تو مسلمہ ہے کہ ہر انسان خواہ وہ کسی بھی حسب نسب سے تعلق رکھتا ہو، بہر حال اللہ تعالی کے دو جلیل القدر نبیوں آدم اور نوح علیہا الصلوۃ والسلام کی اولا د ضرور ہے۔ قرآن مجید کی یہ آیت اس معاملے میں بڑی واضح ہے خاندان اور قبائل بنانے کا مقصد صرف تعارف تھا، اس کی بنیا دیر کسی کو دوسرے پر کوئی فضیلت حاصل نہیں کیونکہ انسان کی یہ صفات غیر اکتسانی ہیں۔

اگر کسی شخص کے آباؤاجداد بہت نیک تھے تواس میں اس شخص کا کیا کمال ہے یا پھر اگر اس کے آباؤاجداد میں کوئی براشخص گزرا تھا تواس میں اس کا کیا قصور ہے؟ فضیلت کا معیار تواس کے اپنے کارناموں پر ہے۔ اگر وہ اپنی زندگی اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے راستے پر چلتے ہوئے نہیں گزار تا تواسے دوسروں پر برتری کا کوئی حق حاصل نہیں۔ اگر کوئی شخص نیک اور پر ہیز گار ہے تواسے تب بھی دوسروں پر اپنی برتری جتلانے کا کوئی حق نہیں، اس کو جوعزت و شرف دیا جائے گا، اس کا تعلق اللہ تعالیٰ سے ہے۔

نسب کے علاوہ ہمارے یہاں پیشوں کا بھی بڑا تعصب پایاجا تا ہے۔ عام طور پر لوگ ہاتھ سے کام کرنے والے بہت سے پیشوں
کو حقیر سمجھتے ہیں۔ اس کے برعکس اہل عرب میں کسی پیشے کو حقیر نہیں جانا جاتا، یہی وجہ ہے کہ وہاں بڑے بڑے امیر لوگ اپنے آبائی
پیشوں مثلاً خیاط (درزی) وغیرہ کو اپنے نام کے ساتھ فخر سے لگاتے ہیں۔ دین اسلام ہر قسم کے جائز پیشے کو عزت کا مقام دیتا ہے اور
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محنت کرکے کمانے والے کو اللہ کا دوست قرار دیا ہے۔

ہمارے قبائلی علاقوں میں بالخصوص قبائلی تعصب بھی عام ہے۔ ایک شخص کے قبل کے جرم میں اس کے قبیلے کے کسی اور شخص کو قبل کے جرم میں اس کے قبیلے کے کسی اور شخص کو قبل کر دیا جاتا ہے۔ باپ دادا کی دشمنی کو اگلی نسل تک منتقل کر دیتے ہیں۔ وطن عزیز کو جس عصبیت سے شدید خطرہ لاحق ہے، وہ صوبائی اور لسانی عصبیت ہے۔ اس کی بنیاد پر پہلے ہمارا ملک دولخت ہوا اور اب بھی مختلف صوبوں میں محض زبان کی بنیاد پر علیحدگی کی با تیں ہوتی رہتی ہیں۔

ملکی ووطنی عصبیت کی بناپر دنیامیں دوبڑی جنگیں ہو چکی ہیں جن میں کروڑوں لوگ موت یا معذوری کا شکار ہوئے۔ ہمارے ملک میں ملکی عصبیت تو خیر ابھی تک اپنے جائز مقام تک نہیں پہنچی اس وجہ سے اس کے ناجائز حدود میں داخل ہونے کا مستقبل قریب میں کوئی امکان نہیں۔

ان سب تعصبات سے بڑھ کر مذہبی عصبیت ہے۔ یہی وہ تعصب تھا جس کی بنا پر بعض یہودی، غیر یہودیوں سے سودی لین دین اور ان پر ظلم و ستم کو بھی جائز سمجھتے تھے۔ ہمارے یہاں بھی بعض لوگ غیر مسلموں کو حقیر سمجھتے ہیں اور مسلمان کے گھر پیدا ہونے والا،خواہ اپنے عقائد واعمال میں اس کااسلام سے دور کا بھی تعلق نہ ہو،خود کوان سے برتر سمجھ کرنسلی غرور میں مبتلا ہے۔

یہ تعصب ہمارے ہاں مسلمانوں کے اپنے فرقوں کے ہاں اور زیادہ شدت کے ساتھ موجود ہے۔ ہر فرقہ خود کو ہدایت پر اور دوسرے کو گر اہی پر شبحصتا ہے۔ کوئی دوسر وں کے نقطہ نظر کوسننے اور سبحضے پر تیار ہی نہیں۔ دینی مدارس اور مساجد تک کا نظام بھی فرقہ وارانہ بنیادوں پر قائم ہے جہاں اسلام کے نہیں بلکہ اپنے فرقے کے سپاہی پیدا کئے جاتے ہیں۔ اب تو حالت یہاں تک پہنچہ گئی ہے کہ ایک دوسرے کی مساجد میں نہتے نمازیوں پر فائر نگ کو بھی بر انہیں سمجھاجا تا۔

دین اسلام ہر قسم کے تعصبات کا خاتمہ کرکے عصبیت کو صرف اور صرف حق اور ناحق تک محدود کرتا ہے۔ اسلام نسل انسانیت کو صرف دو گروہوں میں تقسیم کرتا ہے یعنی اللہ کو ماننے والا گروہ یعنی حزب اللہ اور اس کے مقابلے میں سرکشی اختیار کرنے والا گروہ یعنی حزب اللہ یعنی حزب الشیطان ۔ جو شخص بھی اللہ تعالیٰ کے گروہ میں آجاتا ہے، اس پر بیدلازم ہوتا ہے کہ وہ شیطان کے گروہ میں شامل ہونے والوں کو دعوت و تبلیغ کے ذریعے اللہ تعالیٰ کے گروہ میں لانے کی کوشش کرے۔

اگر ہم ایک اچھے انسان اور اچھے مسلمان بننا چاہتے ہیں تو ہمیں اپنی شخصیت میں عصبیت کی ان تمام انتہاؤں کا خاتمہ کر کے ہمیں اسے اپنی جائز حدود تک محدود کرنا پڑے گا۔

# قانون کی پاسداری

دین اسلام کامز اج ہے ہے کہ وہ لا قانونیت اور انارکی کوسخت ناپیند کرتا ہے اور اپنے مانے والوں کو ایک اجتماعی نظام کے تحت زندگی بسر کرنے کی تلقین کرتا ہے۔ دین ہمیں ایسے تمام احکامات اور قوانین میں اپنی حکومت کی اطاعت کی دعوت دیتا ہے جو اللہ تعالیٰ کے احکامات کے خلاف نہ ہوں۔ اس مسکلے پر امین احسن اصلاحی صاحب نے اپنی کتابوں "اسلامی ریاست" اور "تزکیہ نفس" میں بہت تفصیل سے روشنی ڈالی ہے۔ یہاں ہم ان کے بیان کر دہ نکات کا ایک خلاصہ پیش کر رہے ہیں۔ واضح رہے کہ اس مسکلے میں اصلاحی صاحب کاموقف امت مسلمہ کے اکثر علماء کے نقطہ نظر کے مطابق ہے۔

اللہ تعالیٰ کے احکامات پر عمل کرنے یانہ کرنے کے اعتبار سے حکومتیں چار قسم کی ہوسکتی ہیں: پہلی قسم وہ حکومت ہے جس میں اللہ تعالیٰ کے تمام احکامات کی پابندی کی جاتی ہواور دین اسلام کو بطور قانون قائم کر دیا گیاہو۔اس حکومت کے بارے میں تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑی واضح ہدایات دی ہیں کہ اس کی ہر حال میں اطاعت کی جائے اور اس کی نافر مانی اللہ تعالیٰ کی نافر مانی ہے۔ اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑی واضح ہدایات کی موت مرتا ہے۔ بشری تقاضوں کے باعث اس قسم کی حکومت میں چند خامیاں بھی پیدا ہوسکتی ہیں،ان کے باوجود ان حکومتوں کی نافر مانی جائز نہیں بلکہ ان خامیوں کے خلاف آواز اٹھانے کا حکم ہے۔

دوسری قشم کی حکومت وہ ہے جس میں بظاہر تواسلام کانام لیاجاتا ہو اور بعض معاملات میں اس کی پیروی بھی کی جاتی ہو، لیکن اس کے ساتھ ساتھ ظلم اور کرپشن بھی پائی جاتی ہو۔ موجو دہ دور کے زیادہ تر مسلم ممالک میں ایس ہی حکومتیں قائم ہیں۔ ایس حکومتوں کے بارے میں بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے واضح ہدایت فرمائی ہے کہ ان کی اس وقت تک اطاعت کی جائے جب تک یہ اللہ

تعالیٰ کے تھم کے خلاف تھم نہ دیں۔ ظلم اور کر پیٹن کے خلاف آواز بلند کی جائے اور معاشر ہے اور حکومت کی اصلاح کی کوشش جاری رکھی جائے۔ اس قشم کی حکومتوں کے خلاف مسلح بغاوت جائز نہیں۔ آئین اور قانون کے دائرے میں رہتے ہوئے برائی کے خلاف جدوجہد بہر حال مسلمانوں پر اجتماعی طور پر لازم ہے۔

تیسری قتم کی حکومت غیر مسلموں کی حکومت ہے جہاں مسلمانوں کو اپنے دین اور پر سنل لاء کے بارے میں مکمل آزادی ہو۔

اگر ایک مسلمان کے پاس بیہ آپشن موجو دہے کہ وہ وہاں سے ہجرت کر کے کسی ایسے ملک میں زندگی بسر کر سکتا ہے جہاں اسے اسلامی ماحول میسر ہو تب تو طبیک ہے ورنہ وہ اسی معاشرے میں رہتے ہوئے اپنے دین پر عمل کرے اور دنیاوی معاملات میں حکومت کی اطاعت بھی کرے۔ ایسی حکومت کے خلاف بھی مسلح بغاوت درست نہیں۔ یہ ایساہی ہے کہ کسی کے والدین اگر غیر مسلم ہوں تواس پر لازم ہے کہ وہ ان کے ساتھ ساتھ عدل و احسان کا سلوک جاری رکھے، ہاں دین کے معاملے میں ان کی مداخلت گوارا نہ کرے۔ موجودہ دور میں مغربی ممالک کی حکومتیں اس کی مثال ہیں۔

چوتھی قسم کی حکومت وہ ہے جس میں اہل اسلام کو اپنے دین کے بارے میں آزادی حاصل نہ ہو بلکہ انہیں کفر اختیار کرنے پر مجبور کیا جارہا ہوخواہ اس کے حکمر ان غیر مسلم ہوں یانام نہاد مسلمان ہوں۔ ماضی قریب کا سوویت یو نین ایسے طرز حکومت کی مثالیس ہیں جہاں دین پر عمل کرنے والوں کو مجبور کیا گیا کہ وہ اپنے دین کو ترک کر دیں۔ ایسی صورت میں مسلمانوں کے سامنے تین راستے ہیں: ایک ہجرت، دو سرے مسلح جدو جہد اور تیسرے صبر۔ موجودہ دور میں ویزے کی پابندیوں کی وجہ سے کسی کمیونٹی کے لئے ہجرت کرنا ممکن نہیں رہا۔ جہاں تک جہاد کا تعلق ہے، اس کا انحصار اس بات پر ہے کہ کوئی آزاد مسلم حکومت اس پر تیار ہے یا نہیں۔ اس کے علاوہ حالات بہت اہمیت رکھتے ہیں۔

اگر حالات ایسے ہیں کہ حکومتی سطح پر مسلح جدوجہد کے ذریعے ظلم و جبر کا خاتمہ کیا جاسکتا ہے اور اس جدوجہد کی کامیابی کے معقول حد تک امکانات موجو دہیں توبیہ کوشش کی جاسکتی ہے لیکن اگر مسلح جدوجہد کے نتیج میں محض انار کی ہی پھیلنے کا غالب امکان ہو اور اصلاح احوال کی کوئی صورت نظر نہ آتی ہو تو اپنے ایمان کو بچانے کی ممکن حد تک جدوجہد کی جائے کیونکہ اسلام کی نظر میں لا قانونیت اور انار کی ظلم و جبر سے بھی بڑا جرم ہے۔

لا قانونیت اور انارکی کے نتیجے میں ایک محدود پیانے پر ہونے والا ظلم و جبر وسیعے پیانے پر پھیل جاتا ہے اور پھر ہر کوئی اپنی اپنی اپنی طاقت کے مطابق اس بہتی گنگا میں ہاتھ دھونے لگ جاتا ہے۔ عام لوگوں کی دولت پر بدمعاش قبضہ کر لیتے ہیں، خواتین کی عزتیں محفوظ نہیں رہتیں اور جرائم پیشہ گروہ منظم ہو جاتے ہیں۔ موجودہ دور میں افغانستان اور صومالیہ اس کی بدترین مثالیں ہیں جہال کسی کی مال، جان اور عزت محفوظ نہیں۔

صبر کرکے اور معاشرے سے الگ تھلگ ہو کر اپنے ایمان کو بچپانے کی ایک خوبصورت مثال اصحاب کہف کی ہے جو اپنے دین وایمان کو بچپانے کے لئے شہر سے باہر غار میں چلے گئے۔اللہ تعالیٰ نے ان کی اس کوشش کی بہت تعریف کی ہے۔ اگرہم پاکستان کے حالات پر غور کریں تو ہمارے ملک میں دوسری قسم کی حکومت قائم ہے۔ یہاں ہمیں انفرادی طور پر تو دین پر عمل کرنے کی آزادی حاصل ہے، لیکن اجتماعی طور پر نظام حکومت اور معاشرے میں بہت ہی خرابیاں موجود ہیں۔ ان حالات میں اگرچہ ہمارے لئے یہ درست نہیں کہ ہم حکومت سے محاذ آرائی کی پالیسی اختیار کریں لیکن معاشرے اور حکومت کی خرابیوں پر احسن انداز میں تنقید کرکے ان کی اصلاح کی جدوجہد کرنا بہر حال بحیثیت ایک قوم کے ہم پر لازم ہے۔ یہ بھی اللہ تعالی کی بہت بڑی نعمت ہے کہ ہمارے ملک میں اس کام پر بھی کوئی پابندی نہیں اور ہم کھل کریہ کام کرسکتے ہیں۔ صرف اس بات کا خیال رکھنا ضروری ہے کہ جذبات کے جوش میں خواہ مخواہ کو ای محاذ آرائی درست نہیں۔

ہمارے معاشرے میں آزادی سے پہلے اور آزادی کے بعد، پچھلے دو سوبرسوں سے ہمارے سیاسی رہنما بالعموم ہمیں قانون توڑنے کی ترغیب دے رہے ہیں۔ چونکہ ملک میں اسلام کا مکمل نفاذ نہیں ہوسکااس لئے ہمارے سیاسی کارکن سگنل توڑنے،ٹریفک کی راہ میں رکاوٹیں کھڑی کرنے اور سرکاری و نجی املاک کو نقصان پہنچانے میں کوئی قباحت محسوس نہیں کرتے۔ اس طرح کی حرکتوں سے یہ لوگ اسلام کو تونا فذنہیں کر پاتے اور نہ ہی حکومت کو کوئی بڑا نقصان پہنچاپاتے ہیں لیکن بے چارے عوام الناس کو تنگ ضرور کرتے ہیں جن کااس معاملے میں کوئی قصور نہیں۔

ا پنی شخصیت کو بہتر بنانے کے لئے یہ ضروری ہے کہ ہم خود میں قانون کا احترام پیدا کریں اور اگریہ اللہ تعالیٰ کے احکامات کے خلاف نہ ہو تواس کی پابندی کریں۔انار کسٹوں اور دہشت گر دوں کو کسی معاشر ہے میں بھی اچھی نظر سے نہیں دیکھاجا تا۔

# ظاہری شکل وشاہت اور جسمانی صحت

انسان کی شخصیت کاایک اور اہم پہلواس کی ظاہر ی شکل وصورت بھی ہے۔ یہ چیز بھی دوسروں کو متاثر کرنے میں بہت اہمیت کی حامل ہے۔ خوبصورتی یابد صورتی انسان کے اپنے بس کی بات نہیں لیکن جو کچھ اللّٰہ تعالٰی کی طرف سے عطا ہوااس میں اپنی کوششوں سے اضافہ یا کمی کی جاسکتی ہے۔

دین اسلام نے جہاں انسان کے باطنی شخصیت کے تزکیے اور تطہیر کے لئے بہت سے احکامات دیے ہیں، وہاں اس کی ظاہر ی شخصیت کو بھی بڑی اہمیت دی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا ایک بڑا حصہ اسی پہلوسے متعلق ہے۔ چنانچہ روزانہ کم از کم پانچ مرتبہ وضو کرنا؛ جنسی عمل کے بعد لازماً عنسل کرنا؛ بالوں اور ناخنوں کی تراش خراش کرنا؛ منه، ناک اور کان کی صفائی کرنا؛ صاف ستھر الباس پہننا؛ کھانے سے پہلے اور بعد ہاتھ دھونا؛ یہ سب وہ چیزیں ہیں جو ہز اروں سالوں سے ہمارے دین کا لاز می تقاضا ہیں۔ سیدنا ابر اہیم علیہ السلام کو بھی ان چیزوں کا حکم دیا گیا تھا۔ دور جدید کے ہائی جین کے اصول بھی انہی باتوں کی تلقین کرتے ہیں۔

ظاہری شکل وشاہت کے علاوہ جسمانی صحت بھی شخصیت کا اہم ترین پہلو ہے۔ اگر انسان صحت مند نہ ہو تووہ کسی کام کو بھی صحیح طور پر انجام نہیں دے سکتا۔ دین نے اپنی صحت کی حفاظت کوبڑی اہمیت دی ہے اور ایسی تمام چیز وں سے روکا ہے جو صحت کے لئے نقصان دہ ہوں۔ اپنے ہاتھوں خود کو ہلاکت میں ڈالناکسی طرح بھی درست نہیں۔ ہمارے بزرگ بالخصوص بعض صوفیاء، رہبانیت کی تعلیمات کے زیر اثر اس حکم سے واقفیت کے باوجود اس سے پہلو تھی کرتے رہے ہیں۔ چنانچہ ان کے حالات میں آپ یہ عام طور پر پڑھیں گے کہ فلاں بزرگ کی خوراک بہت قلیل تھی یا فلاں بزرگ فلاں بماری کا شکار رہتے تھے۔ دلچیپ امریہ ہے اس کے برعکس موجودہ دورکے دینی طبقے پرخوش خوراکی اور موٹا بے کا الزام لگایاجا تا ہے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم اور صحابه کرام رضی الله عنهم کاروبیه اس افراط و تفریط کے مابین اعتدال پر مبنی تھا۔ حضور صلی الله علیه وسلم کی وہ حدیث بہت مشہور ہے جس میں بھوک رکھ کر کھانا کھانے کی تلقین کی گئی ہے۔ ہمارے ماحول میں کوئی گھوڑ ہے یااونٹ پر چلے کی جد کلومیٹر سفر کرنے کی ہمت نہیں رکھتالیکن صحابہ کرام کی فٹنس کا بیہ عالم تھا کہ وہ سینکڑوں میل کا سفر گھوڑوں اور اونٹوں پر طے کرتے تھے۔ ان کے ہاں بڑے بڑے اور مستقل امر اض بہت ہی کم یائے جاتے تھے۔

ان کے ضعیف العمر افراد بھی اتنے صحت مند ہوتے تھے کہ وہ گھوڑوں کی پلیٹھوں پر بلیٹھ کر اور کئی کلووزنی تلواریں اٹھاکر جنگوں کی قیادت کیا کرتے تھے۔ بعد کے ادوار میں بھی یہی رجمان جاری رہا۔ قدیم بادشاہ تک اتنی سخت زندگی گزارتے جتنی ہمارے ہاں عام آدمی بھی نہیں گزار تا۔ مشہور مغل بادشاہ بابر کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ قلعے کی فصیل پر دوسیاہیوں کو بغل میں دبا کر بھا گا کر تا تھا۔ خدا جانے ان سیاہیوں کا کیا حال ہو تا ہو گا۔ بعض لو گوں میں راہبانہ تعلیمات کے زیر اثریہ خیال پھیل گیا کہ علاج کر وانا تو کل کے خلاف ہے، دوسر کی طرف تدنی ترقی کی وجہ سے صحت بر قر ارر کھنے والے عوامل بھی ختم ہو گئے اور سستی و کا ہلی کار جمان پھیلتا چلا گیا۔

ہیں وجہ ہے کہ ہماری صحت اب اس معیار کی نہیں رہی۔

اپنی جسمانی صحت کو بہتر رکھنے کے لئے بہترین طریقہ یہ ہے کہ حفظان صحت کے اصولوں پر سختی سے عمل کیاجائے؛ نوراک کے معاملے میں افراط و تفریط سے بچاجائے؛ اگر ہوسکے توجوانی کے دور ہی سے ہر سال اپنے ٹسٹ کروانے کی عادت ڈالی جائے تا کہ بڑی بیار یوں کی تشخیص ابتدائی سٹیج پر ہی کی جاسکے؛ اپنی صحت کے معاملے میں کسی قابل ڈاکٹر سے ہمیشہ مشورہ جاری رکھی جائے؛ اگر خدانخواستہ کوئی جچوٹی موٹی بیماری لگ جائے تو اس کا فوراً علاج کروایا جائے۔ ان تمام چیزوں کے ساتھ ورزش اور اپنی اپنی پیند کے مطابق جسمانی تھیلوں کا اہتمام کیا جائے اور جسم کو مشقت کا عادی بنایا جائے۔ ہمارے معاشر سے میں زیادہ تر امر اض در میانی عمر میں لگنا شروع ہوتے ہیں، اس لئے اس دور میں ان تمام چیزوں کا خاص خیال رکھنا بہت ضروری ہے۔ اگر انسان اپنی جوانی اور مڈل ا ت کے کو اچھی صحت کے ساتھ گزار لے تواسے بڑھا ہے میں بھی خاصی سہولت ہو جاتی ہے اور وہ بڑے بڑے امر اض سے محفوظ رہتا ہے۔

## چستی (Agility)

کسی فرد کی ظاہر می شخصیت کا ایک اہم حصہ اس کا چاق و چوبند اور مستعد ہونا بھی ہے۔ بعض لوگ اچھی صحت کے باوجو د ڈھیلے ڈھالے اور ست ہوتے ہیں۔ یہ چیز کسی بھی انسان کی شخصیت پر بر اانڑ ڈالتی ہے اور اسے دوسرے معاملات میں بھی نکما سمجھ لیاجا تا ہے۔ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سستی اور کسل سے محفوظ رہنے کی دعامانگا کرتے تھے۔اگر آپ کی سیرت طیبہ کا مطالعہ کیا جائے تو یہ معلوم ہو تا ہے کہ آپ کی پوری زندگی نہایت مستعدی کے ساتھ اپنے فرائض انجام دینے میں گزری اور وفات سے چند دن پہلے کی بیاری کے علاوہ آپ کو کوئی بڑی بیاری بھی لاحق نہیں ہوئی۔

خود میں چستی پیدا کرنے کا طریقہ ہے ہے کہ روزانہ ورزش کی جائے اور اپنے ذوق اور سہولیات کے مطابق جسمانی کھیلوں میں حصہ لیا جائے۔ ہمارے یہاں بڑے شہر وں میں کھیلوں کی سہولیات بہت کم ہیں۔ اگر معاشر تی سطح پر ڈیمانڈ موجو دہو تو سرکاری اور پرائیویٹ ان سہولیات میں اضافہ بھی ہو سکتاہے۔

## ايثار

ایثار انسان کی اعلیٰ ترین صفات میں سے ہے۔ اپنی ضروریات کو چھوڑ کر دوسروں کی ضروریات پوری کرناکسی اعلیٰ ترین جذبے کے تحت ہی ممکن ہے۔ اگر آپ خود میں بیہ صفت پیدا کر سکیں توبیہ اللہ تعالیٰ کی ایک بڑی نعمت ہو گی۔ اگر ہم اپنے گرد نظر دوڑائیں تو ہمیں ایسے بہت سے لوگ ملیں گے جن میں بیہ جذبہ کوٹ کر بھر اہو گا۔ آپ نے یقیناد یکھا ہو گا کہ ایسے لوگوں کی معاشر ہے اور خاندان میں انتہا در ہے کی عزت کی جاتی ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں بیہ جذبہ اس قدر کوٹ کر بھر اہوا تھا کہ خالی ہیٹ ہونے کے باوجو د اپنے دو سرے بھائیوں کو کھانا کھلانا ان کا عام معمول تھا۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے اپنی راہ میں اپنی عزیز ترین چیزوں کو قربان کرنے کی تلقین کی ہے: لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّی تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ۔ (ال عمران 94:3) " تم اس وقت تک نیکی کو نہیں پاسکتے جب تک (اللہ کی راہ میں) اس چیز کو خرچ نہ کروجو تمہیں سب سے زیادہ محبوب ہے۔"

خود میں ایثار کا جذبہ پیدا کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ انسان غور کرے کہ دنیا بھر میں کتنے لوگ دوسروں کے لئے ایثار کرتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام علیہم الرضوان کے ایثار کے واقعات کا مطالعہ اس جذبے کو بڑھا تاہے۔ ایثار کا حقیقی لطف اس وقت نصیب ہوتا ہے جب انسان اس کو عملی طور پر انجام دیتا ہے۔ بھی اپنی ضرورت کی چیز اپنے سے زیادہ ضرورت مند کو دے کر دیکھتے، اسے حاصل ہونے والی خوشی آپ کو دلی سکون عطا کرے گی۔

شروع شروع میں بڑے بڑے ایثار کرنے کی کوشش نہ سیجئے بلکہ چھوٹی چیوٹی چیوٹی چیزوں سے آغاز سیجئے۔ جب یہ عادت پختہ ہوجائے تو پھر بڑی بڑی قربانیاں بھی دیجئے۔ ان سب معاملات میں اس بات کا خیال رہے کہ یہ سب صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے سیجئے۔ اگر ہم نے شہرت اور نام و نمود یا کوئی اور دنیاوی مفاد حاصل کرنے کے لئے ایثار کیا تو یہ قربانی رائیگاں جائے گی اور اللہ تعالیٰ کے بال اس کا کوئی اجرنہ مل سکے گا۔

## احساس برتری اور احساس کمتری (Superior & Inferior Comlex)

بعض انسان کم ظرف ہوتے ہیں۔ جب انہیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی نعمت ملتی ہے تو وہ اس پر اس کا شکر ادا کرنے کی بجائے اسے اپنی کاوشوں کا نیتجہ سمجھتے ہیں۔ دوسر وں کو حقیر سمجھنا اور ان کے ساتھ اچھا سلوک نہ کرنا ان کی عادت بن جاتی ہے۔ ہمیں اپنے گر دوپیش ایسے بہت سے کر دار ملیں گے۔ غرور و تکبر کی بڑی وجوہات میں مال و دولت ، اعلیٰ عہدہ، حسب و نسب اور سب سے بڑھ کر علم اور دین داری شامل ہیں۔

جدید شہری معاشر وں میں اب حسب و نسب کا غرور نسبتاً کم ہو گیا ہے لیکن دیہاتی معاشر وں میں اس کی وجہ سے امتیازی سلوک آج بھی دیکھا جاسکتا ہے۔ مال اور عہدے کاغرور آج بھی اسی طرح قائم ہے۔ علم اور دین داری کاغرور وہ ہے جس کا شکار سب سبوک آج بھی دیادہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو دین کی طرف مائل ہوتے ہیں۔ بعض کم ظرف اہل علم خود کو دوسروں سے زیادہ بہتر سبجھ کر انہیں حقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اور ہربات میں "جاہل"کالفظ بڑی نفرت اور حقارت سے اداکرتے ہیں۔

بعض لوگ اپنی عبادت کے زعم میں ساری دنیا کو گناہ گار سمجھتے ہیں اور ڈنڈ الے کر سب کے پیچھے پڑے رہتے ہیں اور انہیں کافر، مشرک، بدعتی، بے عمل، گتاخ نجانے کیا کیا قرار دیتے رہتے ہیں۔ دین اسلام ایسے تمام رویوں کو سختی سے مستر دکر تاہے اور یہ بناتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تکبر کرنے والوں کو پیند نہیں کرتا: إِنَّهُ لا یُحِبُّ الْمُسْتَکْبِرِینَ۔ (النحل 16:23) "بے شک اللہ تکبر کرنے والوں کو پیند نہیں کرتا۔"جولوگ زمین پر اکر کرچلتے ہیں، ان کے بارے میں ارشاوہ و تاہے: وَلا تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً۔ (بنی اسرائیل 17:37) "زمین پر اکر کرنہ چلو، بے شک تم نہ توزمین کو پھاڑ سکتے ہواور نہی پہاڑوں جتنے بلند ہو سکتے ہو۔"

احساس برتری یاغرور و تکبر کے برعکس بعض افراد احساس کمتری کا شکار بھی ہوجاتے ہیں۔ یہ عموماً وہ لوگ ہوتے ہیں جنہیں کسی بڑی ناکامی کا سامنا کرنا پڑا ہو۔ ایسے والدین، جو اپنے بچوں کو بہت زیادہ دباؤ میں رکھتے ہیں، کے بچوں میں بالعموم احساس کمتری بہت زیادہ یا یاجا تا ہے۔ اس مرض کے شکارلوگوں میں عموماً قوت ارادی اور قوت فیصلہ کی کمی ہوتی ہے۔

احساس برتری ہو یااحساس کمتری، یہ دونوں امراض کسی بھی انسان کی شخصیت پر بہت برااثر چھوڑتے ہیں۔ ایک متکبر شخص معاشرے میں اپنی عزت اور مقام کھو بیٹھتا ہے۔ اگر کوئی اس کی عزت کرتا بھی ہے تو صرف اس کے سامنے، اس کی عدم موجودگی میں عام طور پرلوگ اس کا مذاق اڑاتے ہیں یا پھر اس کی برائیاں کرتے ہیں۔ اسی طرح احساس کمتری کا شکار انسان بھی دوسروں سے ملنے جلنے سے گھبر اتا ہے اور اپنے ہی خول میں بند ہو کررہ جاتا ہے۔

دین اسلام ہمیں غرور و تکبر کے مقابلے میں عجز وانکسار اور احساس کمتری کے مقابلے میں عزت نفس کا تصور دیتا ہے۔ عجز و انکسار کا مطلب احساس کمتری نہیں بلکہ اللّٰہ تعالیٰ کے سامنے اپنی کم حیثیتی کا اعتراف کرنا ہے۔ ایک عاجز انسان اپنی ہر کامیابی کو اپنی صلاحیتوں کا نتیجہ نہیں بلکہ اپنے رب کا فضل سمجھتا ہے اور اس کے سامنے سر بسجو دہو تا ہے۔ وہ دوسر وں کو وہی مقام دیتا ہے جوخو داسے حاصل ہے۔

دین اسلام ہمیں ایک دوسرے کی عزت کرنے کا تھم دیتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ ججۃ الوداع میں ایک انسان کی عزت کو حرم کعبہ کی طرح محترم بتایا ہے۔ احساس کمتری کے شکار انسان کو سوچنا چاہئے کہ اگر اسے ایک مرتبہ ناکامی کا سامنا کرنا بھی پڑا ہے لیکن زندگی میں اسے بار ہاکامیابیاں بھی ملی ہیں۔ یہ جو دنیا میں وہ چلا پھر رہا ہے، یہ اللہ تعالیٰ کا اس پر فضل ہی تو ہے۔ شخ سعدی نے کیا خوب درس دیا ہے کہ جس کے پاس جوتے نہ ہوں، وہ جو تے پہننے والوں کو نہ دیکھے بلکہ اسے دیکھے جس کے پاس پاؤں ہی نہیں ہیں۔

احساس برتری کاعلاج تواس میں مبتلا شخص اگر خود چاہے تو کر سکتاہے لیکن احساس کمتری کے شکار افراد کاعلاج اس کے دوست اور رشتے دار بھی کر سکتے ہیں۔ اگر آپ کے نزدیک کوئی ایسادوست یار شتے دار ہے جو اس احساس کا شکار ہے تو اسے حوصلہ دلا بئے اور اس میں جینے کی امنگ پیدا کیجئے۔ آپ کی بید نیکی مجھی ضائع نہیں جائے گی اور ایک انسان کی زندگی سنور جائے گی۔ اس بات کا خیال رہے کہ یہ علاج نہایت محبت اور شفقت سے ہونا چاہئے ، طعن و تشنیع کے انداز سے ہمیشہ اجتناب کرناچاہئے۔

# خوش اخلاقی (Courtesy)

خوش اخلاقی ہی انسان کی وہ صفت ہے جو اسے اپنے معاشرے میں مقبول بناتی ہے۔ ہم یہ بارہا دیکھتے ہیں کہ بداخلاق شخص کے کوئی قریب جانا بھی پیند نہیں کر تا،اس کی دکان سے کوئی چیز لینا پیند نہیں کر تا،اس کا ماتحت یا افسر بن کر کام نہیں کر ناچا ہتا۔ قرآن مجید ہمیں دوسر وں سے خوش اسلوبی سے بات کرنے اور اچھارویہ رکھنے کی تلقین کر تا ہے۔ بات بات پر بھڑ ک اٹھنا اور سخت لب ولہجہ اختیار کرنا کسی بھی معاشرے میں اچھا نہیں سمجھا جاتا۔

دعوت دین کے میدان میں خوش اخلاقی کی بہت اہمیت ہے لیکن عجیب بات ہے کہ ہمارے کئی داعیان اسلام میں اس کا فقدان پایاجا تاہے۔ جب یہ کسی کو دین کی دعوت دیتے ہیں توان کا انداز ایساہو تاہے کہ دوسر ابس فوراً ان کی بات مان جائے ورنہ یہ اس کا جہنم میں پہنچا کر دم لیں گے۔ بعض دینی جماعتوں کے کار کنوں کا انداز ایساہو تاہے کہ '' پلیزیہ کام کر دیجئے۔ (رویے اور انداز سے) اور اگر نہیں کریں گے توہم کروانا جانتے ہیں۔''

خود میں خوش اخلاقی پیدا کرنے کے لئے ضروری ہے کہ اپنے ذہن میں مثبت خیالات کو فروغ دیجئے۔ ہر وقت معاشرے کی خامیوں پر کڑھتے رہنا اور دو سروں کو دیکھ دیکھ کر جلنا انسان میں چڑچڑا پن اور غصہ پیدا کر تاہے۔ اگر کسی کی کوئی خامی سامنے آ بھی جائے تواسے نظر انداز کرکے اس کی خوبیوں پر نظر ڈالئے۔اسی طرح معاشرے کی خامیوں کے ساتھ ساتھ اس کی خوبیوں کو بھی مد نظر

ر کھئے اور خوشیوں کے مواقع تلاش سیجئے۔ ہر وقت ہنتے مسکراتے رہیے۔ اپنالہجہ نرم اور دھیمار کھئے اور غصے والے اور بدمز اج لو گول سے اجتناب سیجئے۔

## معامله فنمى

ہمارے ہاں چالا کی وہوشیاری کو عموماً منفی مفہوم میں لیاجاتا ہے اور چالاک وہوشیار آدمی کو اچھا نہیں سمجھاجاتا۔ اس ذہنی رویے کے برعکس معاشرے میں ہر شخص چالاک وہوشیار بننے کی کوشش میں مصروف رہتا ہے۔ ہمارے نقطہ نظر کے مطابق ہوشیاری انسان کی ایک مثبت صفت ہے۔ ہوشیاری کا مطلب دھو کے بازی نہیں ہے بلکہ دوسروں کی دھو کہ بازی سے ہوشیار رہنا ہے۔ اس کا نام معاملہ فہمی ہے۔ انسان کو دین و دنیا کا اتناعلم ہونا چاہئے کہ کوئی طالع آزما سے بے و قوف نہ بنا سکے۔ ہمارے معاشرے میں صرف دنیا وی اعتبار سے ہی دھو کے بازلوگ موجود نہیں ہیں بلکہ ایسے لوگ بھی بکثر ت پائے جاتے ہیں جو دین کے نام پر لوگوں کو بے و قوف بنا کر اپنا الوسیدھا کرتے ہیں۔

معاملہ فہمی انسان میں علم اور تجربے سے آتی ہے۔ اسی وجہ سے کہا جاتا ہے کہ تجربے کا کوئی نغم البدل نہیں۔ اگر آپ اپنی ذہانت، علم اور تجربے میں اضافے کی کوشش کررہے ہیں تو معاملہ فہمی انشاء اللہ خود بخود پیدا ہو جائے گی۔ ابتدا میں خاص طور پر دینی معاملات میں دوسروں کی دھوکے بازی سے بچنے کا طریقہ ہیہے کہ آئکھیں بند کرکے کسی کے پیچھے چلنے کی کوشش نہ کیجئے بلکہ چند مختلف افراد کامشاہدہ کیجئے ، ان کی بات سنئے اور اپنی عقل سے خود فیصلہ کیجئے۔ یہ بھی ضرور دیکھئے کہ جولوگ پہلے سے اس راستے پر چل رہے ہیں ، وہ کس قشم کے لوگ ہیں۔ کیا وہ مخلص ہیں، چالاک وہوشیار لوگ ہیں یا پھر محض اندھے مقلد ہیں۔ اس معاملے میں اپنے والدین ، اسا تذہ اور مخلص دوستوں کے مشوروں کو بھی اہمیت دیجئے۔

اس بات کو جان لیجے کہ اگر کوئی مذہبی یاسیاسی رہنما آپ کو اپن شخصیت سے وابستہ کرناچا ہتا ہو، آپ کو کسی دوسروں کی کتب کا مطالعہ کرنے سے روکتا ہو، آپ کو غلام بنا کر رکھنا چا ہتا ہے۔ مطالعہ کرنے سے روکتا ہو، آپ کو غلام بنا کر رکھنا چا ہتا ہے۔ ایسے لوگوں سے اجتناب بہت ضروری ہے۔ آپ کو چا ہے کہ اپنے ذہن کو کھول کر رکھیں اور تنقیدی انداز میں اپنے لیڈروں کا بھی جائزہ لیتے رہیں تاکہ وہ آپ کو ٹشو پیپر کی طرح استعال کر کے نہ بچینک سکیں۔اس ضمن میں میری کتاب "مسلم دنیا میں ذہنی، فکری اور نفسیاتی غلامی "کا مطالعہ بہت مفیدر ہے گا۔

### انتهاييندي

بعض لوگوں میں انتہا پیندانہ سوچ اور رویے پائے جاتے ہیں۔ یہ لوگ ہر معاملے میں غلو کرنے کے عادی ہوتے ہیں۔ یہ غلو اور انتہا پیندی دینی معاملات میں بہت نمایاں ہو کر سامنے آتی ہے۔ اگر دین نے کسی کام کامطالبہ پاؤ بھر کیا ہے تو یہ لوگ اسے بڑھا کر سیر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ دینی اور دوسرے کئی معاملات نظر

انداز ہو جاتے ہیں۔ اپنی شخصیت کواس قسم کی سوچ اور رویے سے پاک رکھئے اور اعتدال کے ساتھ اپنے معاملات انجام دیجئے۔ ہمارے معاشرے میں انتہا پیندی کی جو جو شکلیں پائی جاتی ہیں، ان کی ایک فہرست یہاں پیش کی جار ہی ہے تاکہ ہم ان سے محتاط ہو کر اعتدال پیندی کو اختیار کر سکیں۔

- عبادات اور دینی کامول میں اتناغلو که انسان اپنی د نیاوی ذمه دار یوں اور حقوق العباد کو فراموش کر دے۔
  - 🔸 دنیا پرستی میں اتنے منہمک ہو جانا کہ آخرت اور اس کے تقاضے مکمل طور پر فراموش ہو جائیں۔
- غیر مسلموں کے ساتھ اچھاسلوک کرکے انہیں اسلام کی طرف مائل کرنے کی بجائے ان کے ساتھ نفرت اور حقارت سے پیش آنا۔
  - حکومت کے ساتھ خواہ مخواہ کی چپتلش اور محاذ آرائی۔
    - دہشت گر دی اور نہتے لو گول پر حملہ۔
  - دوسرے نقطہ ہائے نظر کے ساتھ افہام و تفہیم کے رویے کی بجائے طعن و تشنیج اور فتوہے بازی کارویہ اختیار کرنا۔
    - دوسرے فرقے کی مساجد پر حملہ کرکے بے گناہ افراد کو قتل کرنا۔
    - 🔹 مختلف حیلے بہانوں سے دوسر وں پر ظلم وستم کر نااور ان کے حقوق انہیں ادانہ کرنا۔

## ابلاغ کی صلاحیتیں(Communication Skills)

انسان معاشرے کی صورت میں زندگی گزار تا ہے اور یہ اس کی بنیادی ضرورت ہے کہ وہ اپنے خیالات ، نظریات، خواہشات اور ضروریات سے دوسروں کو آگاہ کرے۔ اس خصوصیت کوابلاغ (Communication) کی صلاحیت کہتے ہیں۔ بعض افراد میں بہر صلاحیت دوسروں کی نسبت زیادہ ترقی یافتہ ہوتی ہے۔ ابلاغ بالعموم تین قشم کا ہوتا ہے، تقریری (Oral) ، تحریری پہر صلاحیت دوسروں کی نسبت نیادہ ترقی یافتہ ہوتی ہے۔ ابلاغ بالعموم تین قشم کا ہوتا ہے، تقریری (Non-Verbal) ، اور غیر لفظی (Written) ۔ ان تینوں قشم کی صلاحیتوں کو بہتر بنایا جاسکتا ہے۔

اس موضوع پر ہم نے اپنی تحریر "دعوت دین کاکام کیسے کیاجائے؟" میں تفصیلی بحث کی ہے۔ ان صلاحیتوں کو بہتر بنانے کے لئے اہل مغرب نے بہت کام کیا ہے اور اعلیٰ درجے کے کور سز ڈیز ائن کئے ہیں۔ بازار میں اس موضوع پر بہت ہی کتب بھی دستیاب ہیں جن کے ساتھ آڈیو اور ویڈیو معاونات بھی ہوتے ہیں۔ ملک بھر میں ایسے بہت سے ادارے بھی کھل چکے ہیں جن میں ایسے کور سز کروائے جاتے ہیں جو کسی بھی شخص کی ان صلاحیتوں کو بہتر بناتے ہیں۔ ان سب چیز وں سے بھر پور استفادہ کیا جاسکتا ہے۔

## خطرات کے بارے میں رویہ (Risk Appetite)

بعض انسان فطری طور پر خطرات کو پیند کرتے ہیں اور اپنے ذاتی اور کاروباری معاملات میں رسک اٹھانے سے گریز نہیں کرتے۔اس

کے برعکس بعض لوگ انتہائی محتاط طبیعت کے مالک ہوتے ہیں اور ہر قدم پھونک پھونک کر اٹھاتے ہیں۔اس دنیاکا کوئی بھی کام رسک اٹھائے بغیر ممکن نہیں۔اگر ہم اپنے گھرسے باہر بھی قدم رکھتے ہیں تواس میں جان جانے کا خطرہ بڑھ جاتا ہے۔

خطرات مول لینے کے بارے میں بہت سے لوگوں میں افراط و تفریط کے رویے پائے جاتے ہیں۔ بعض لوگ تو محض کھیل میں اپنی جان کو خطرے میں ڈالتے ہیں اور ایسے کھیل کھیلتے ہیں جن میں جان جانے کا امکان بہت زیادہ ہو تاہے۔ اس قسم کے لوگ اہل مغرب کے ہاں بہت زیادہ پائے جاتے ہیں۔ اس کے برعکس بعض لوگ ضرورت سے زیادہ مختاط ہوتے ہیں اور اپنی زندگی کو عذاب بنا لیتے ہیں۔ حیسا کہ ایک صاحب کے بارے میں مشہورہ کہ وہ اس ڈرسے بھی حجبت کے پنگھے کے نیچے نہیں بیٹھتے کہ کہیں میر پنگھا نیچ نہیں جہازیر سفر نہیں کرتے تھے کہ کہیں میہ کریش نہ ہو جائے۔

خطرات کے بارے میں صحیح طرز عمل میہ ہے کہ ایک مناسب حد تک رسک ضرور لیاجائے اور اپنی زندگی گزاری جائے۔ جن خطرات کا امکان زیادہ ہو، ان سے بچاؤکی مناسب تد ابیر بھی کی جائیں اور مناسب حد تک احتیاط بھی کی جائے۔ بعض او قات خطرہ انسان کی اپنی پیداوار بھی ہو تا ہے جس کی بڑی مثال جو ا (Gambling) ہے۔ اس خطرے کے نتیجے میں ایک شخص بہت بڑی رقم سے محروم ہو جاتا ہے اور دوسر ااس کا حقد اربن جاتا ہے لیکن معاشرے کو اس کا کوئی فائدہ نہیں ہو تا۔ قدرتی خطرات سے بچناتو انسان کے بس میں نہیں لیکن اس قسم کے مصنوعی خطرات سے بچا جاسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے دین نے جوئے کو گناہ قرار دیا ہے۔ اس کے بس میں نہیں لیکن اس صنعت و تجارت میں بھی قدرتی نوعیت کارسک ہو تا ہے جو انسان کے اپنے اختیار میں نہیں ہو تا۔ اس کے نتیج

# پندیدگی اور نایبندیدگی (Likes & Dislikes)

ہر انسان کسی چیز، شخص، نظریے یا کر دار کو پسندیانا پسند کرتا ہے اور اس کاو قناً فو قناً اظہار بھی کرتار ہتا ہے۔ کھانے پینے کی اشیاء سے لے کر نظریات اور رویوں سے لے کر دوسرے افراد اس کی پسندیانا پسند کے دائرے میں داخل ہوتے ہیں۔ دین نے اس سلسلے میں کوئی پابندی عائد نہیں کی کہ آپ کسی خاص چیز کو پسند کریں یا نہ کریں۔ ایسا ضرور ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بعض باتیں پسند ہیں اور بعض نہیں۔ اللہ تعالی کی پسندیدہ چیزیں نیکی کے افعال ہیں اور نا پسندیدہ چیزوں میں کفر اور گناہ کے کام ہیں۔ ایک بندہ مومن کاکام ہے کہ وہ ہر معاملے میں الحب للہ والبغض فی اللہ کا مظاہرہ کرے اور اس میں کوئی کمپر وہائز نہ کرے۔

جن چیزوں کے بارے میں اللہ تعالی نے کوئی تھم نہیں دیا، وہ مباح کام ہیں۔ ان میں ہر شخص اپنے ذوق، طبع اور پہند و ناپہند سے کام لے کر اپنے لئے چیزوں، دوستوں اور نظریات و افکار کا انتخاب کر سکتا ہے۔ اس بات کا بھی خیال رہنا چاہئے کہ اگر ہماری پہند یا ناپہند معاشرے کی پہند و ناپہند کے معیارات کے متضاد ہے تو آپ کے لئے زندگی تنگ ہو سکتی ہے۔ مثلاً ہمارے شہری معاشرے میں ایک خاص طرز کے لباس کارواج ہے، اگر ہم اس میں دیہاتی لباس پہن کر پھریں گے تو ہماری شخصیت کا بہت عجیب و غریب ایج سامنے

آئے گا۔ اسی طرح دیمی معاشرے میں شہری لباس بھی خواہ مخواہ کے تضادات پیدا کردے گا۔ جہاں اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہیں ہوتی، وہاں بلاوجہ معاشرے سے گلراؤ کی پالیسی درست نہیں۔

### جذبات واحساسات کے اظہار کاطریقہ

جذبات واحساسات کا اظہار ہر انسان کا فطری حق ہے۔ ہر شخص جس طریقے سے اپنے جذبات کا اظہار کرتا ہے وہ اس کی شخصیت کا حصہ
بن جاتا ہے۔ بعض لوگ خوشی کے مواقع پر آپے سے باہر ہو جاتے ہیں جبکہ بعض لوگ پر و قار طریقے سے خوشی مناتے ہیں۔ اسی طرح
غمی کے مواقع پر بہت سے لوگ جزع و فزع اور بین کرنا شروع کر دیتے ہیں جبکہ دوسری قسم کے لوگ اس میں صبر سے کام لیتے ہیں۔
اسی طرح چیرت، غصے اور دیگر جذبات کا اظہار ہر انسان ایک مختلف طریقے سے کرتا ہے۔ اس پر ہم صبر وشکر کے تحت خاصی بحث کر
چکے ہیں۔ یہاں صرف اتنا اضافہ کرنا ضروری ہے کہ جذبات کے موقع پر خود کو کنٹر ول کرنا چاہئے اور پر و قار طریقے سے اپنے جذبات کا اظہار کرنا چاہئے۔

### غيبت

غیبت سے مرادیہ ہے کہ کس شخص کی اس کی عدم موجو دگی میں اس کے عیوب بیان کئے جائیں۔ یہ وہ برائی ہے جو ہمارے معاشرے کی رگوں میں سرایت کی ہوئی ہے۔ دین اس بات کو سخت ناپیند کر تاہے کہ کسی کے عیوب کو اچھالا جائے اور معاشرے میں اسے جو مقام حاصل ہے ، اسے اس سے گرانے کی کوشش کی جائے۔ اس کی برائی کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ قر آن مجیدنے اسے اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانے کے متر ادف قرار دیاہے۔

ہماری غیبت کی عادت دو سرول کی ذاتیات میں دلچیس اور تبحس سے جنم لیتی ہے۔ اگر ہم اس بری عادت سے نجات حاصل کرناچاہتے ہیں تو ہمیں اس تبحس کو ختم کرناہو گا۔ اگر ہم اپنی شخصیت کو اچھا بنانا چاہتے ہیں تو اس کے لئے یہ طے کرناضروری ہے کہ کسی کے معاملات میں ہم دخل نہ دیں گے۔

غیبت کے اصول میں استثنا کی صرف ایک صورت ہے اور وہ یہ ہے کہ اگر ہمیں یہ علم ہوجائے کہ کوئی شخص دوسرے کو نقصان پہنچانے کی کوشش میں ہے تواس بارے میں اسے آگاہ کر دینے میں کوئی حرج نہیں۔ اسی طرح جولوگ معاشرے میں کسی اہم ذمہ داری پر فائز ہوں لیکن اس کا ناجائز استعال کر رہے ہوں توان کی برائی کو بیان کر ناغیبت نہیں تا کہ پورے معاشرے کوان کے شرسے محفوظ رکھا جاسکے۔

## جوش وولوله (Enthusiasm)

کسی بھی کام کو کرنے کے بارے میں جوش وولولہ ایک لازمی جزوہے اور اس کے بغیر کوئی کام بھی پایہ سکمیل تک نہیں پہنچ سکتا۔ ہر نیک

اور مفید کام کے لئے ہمارے اندر جوش و ولولہ ہونا چاہئے اور اسے دوسروں کے اندر بھی پیدا کرنا چاہئے۔ اسی طرح برائی اور فخش کاموں میں ہر فشم کے جوش و جذبے سے اجتناب کرنا چاہئے۔ جوش کا ایک منفی پہلو بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ بعض لوگ جوش میں تمام حدود کو پار کر جاتے ہیں اور کسی اور چیز کی پرواہ نہیں کرتے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ کئی لوگوں نے اللہ تعالی سے قربت حاصل کرنے کے جوش میں دنیاہی کو چھوڑ دیا اور جنگلوں میں نکل گئے۔ اس منفی پہلوسے ہمیشہ اجتناب کرنا چاہئے۔

جوش کے بارے میں ایک اور اہم بات ہے ہے کہ بعض لوگ جوش میں کوئی کام شروع کرتے ہیں اور اس کے دوسرے پہلوؤں کی پرواہ نہیں کرتے۔ لیکن کچھ ہی عرصے بعد جب یہ جوش ٹھنڈ اپڑتا ہے تواس سے بالکل ہی اچاہ ہوجاتے ہیں۔ اس کے نتیج ان کی شخصیت سے دوسر وں کا اعتبار (Credibility) اٹھ جاتا ہے اور اسی تجربے کے باعث دوسرے لوگ انہیں اہمیت دینا کم کر دیتے ہیں۔ جب بھی ہم پر کسی کام کا جوش سوار ہو تواسے شروع کرنے سے قبل اس کے تمام مثبت اور منفی پہلوؤں کا جائزہ لینا چاہئے اور جب اسے شروع کر لیں تو پھر اس پر استقامت (Consistency) کے ساتھ عمل کرنا چاہئے۔

# خود آگهی

اپنی شخصیت کی تعمیر کے لئے یہ ضروری ہے کہ انسان اپنی شخصیت کے تمام پہلوؤں سے آگاہی بھی رکھتا ہو۔ ماہرین نے اپنی ذات کے شخصی تجزیے (Personality Analysis) کے بہت سے طریقے وضع کر لئے ہیں۔ یہاں پر ہم صرف ایک طریقہ بیان کر رہے ہیں جو ہمارے خیال میں زیادہ مفید ہے۔ اسے SWOT Analysis کہا جاتا ہے۔ لفظ SWOT دراصل رہے ہیں جو ہمارے خیال میں زیادہ مفید ہے۔ اسے Strengths, Weaknesses, Opportunities & Threats کا مخفف ہے۔ عموماً کاروباری ادارے اپنی طویل المیعاد اور قلیل المیعاد پلانگ میں اس طریق کار کواختیار کرتے ہیں۔

ہمارے خیال میں یہ تجزیہ اپنی ذات اور شخصیت کی تعمیر میں بھی اسی طرح کارآ مدہے جس طرح کاروباری اداروں کے لئے مفید ہے۔ اس تجزیہ کے پہلے دوعوامل کا تعلق انسان کی اپنی شخصیت ہے۔ Strenghts اس کی شخصیت کے مضبوط پہلواور Weaknesses اس کے کمزور پہلوہیں۔ باقی دوعوامل کا تعلق اس کے ماحول سے ہے:

اللہ کی موجود ایسی چیزوں سے ہے جو اس کی شخصیت کی تعمیر میں معاون ثابت ہوسکتے ہیں جبکہ Threats سے مرادوہ خطرات ہیں موجود ایسی چیزوں سے ہے جو اس کی شخصیت کی تعمیر میں معاون ثابت ہوسکتے ہیں جبکہ حکم اور وہ خطرات ہیں جو اس کی شخصیت کی تعمیر میں رکاوٹ حاکل کرسکتے ہیں۔

ذیل میں ایک چارٹ دیا جارہاہے جس میں اس تحریر میں بیان کر دہ شخصیت کے تمام پہلوؤں کی ایک فہرست دی گئی ہے اور ان میں سے ہر پہلو SWOT Analysis بھی کیا گیا ہے۔ اس مقصد کے لئے بطور مثال ایک عام سے انسان (آئیڈیل انسان نہیں) کی فرضی شخصیت کا تجزیہ پیش کیا جارہا ہے۔ آپ سے گذارش ہے کہ تہمی تنہائی میں بیٹھ کر اس طرح کا ایک چارٹ بنایئے اور اسے اپنی شخصیت کے لئے مکمل سیجئے۔ اس بات کا خیال رکھئے کہ اس تجزیے کو زیادہ سے زیادہ حقیقت کے قریب سیجئے اور کسی معاملے میں خود کو اپنی حقیقی صلاحیت سے زیادہ یا کم نہ ظاہر سیجئے ورنہ آپ بہت سے مسائل کا شکار ہوسکتے ہیں۔

اس کے بعد اپنے والدین، اساتذہ اور قریبی مخلص دوستوں سے اپنی شخصیت کے مختلف پہلوؤں کے بارے میں رائے حاصل کی تحصیت کے بارے میں اپنی رائے کاموازنہ ان کی آراء سے کیجئے۔ اس سے دو فوائد حاصل ہول گے: ایک تو آپ کو اپنی شخصیت کے بارے میں اپنی رائے کاموازنہ ان کی آراء سے کیجئے۔ اس سے دو فوائد حاصل ہول گے: ایک تو آپ کو اپنی شخصیت کے ان پہلوؤں سے بھی آگاہی حاصل ہوگی جن پر آپ کی اپنی توجہ نہیں ہوگی اور دوسرے بید کہ آپ کو دوسروں کے ذہن میں اپنے آئے کا اندازہ ہوگا۔ اس کے بعد آپ اپنے آئے کو بہتر بنانے کے لئے اقد امات بھی کرسکتے ہیں۔

| خطرات           | مواقع                     | کمز در پہلو              | مضبوط پېلو          | شخصيت كالبهلو         |
|-----------------|---------------------------|--------------------------|---------------------|-----------------------|
| (Threats)       | (Opportunities)           | (Weaknesses)             | (Strengths)         |                       |
|                 | مجھے ذہین لو گوں کی صحبت  |                          | مجھ میں در میانے    | <b>ز</b> ہانت         |
|                 | میسرہے                    |                          | درج کی ذہانت        |                       |
|                 |                           | 0                        | <u>~</u>            |                       |
|                 | ز ہنی پختہ لو گوں کی صحبت |                          | دو سرول کی نسبت     | زېنى پختگى(Maturity)  |
|                 | میسرہے                    |                          | زیادہ ہے            |                       |
|                 | علمی شخصیات سے استفادہ    | علم کی کمی ہے            |                     | علمی سطح              |
|                 | كر سكتا ہوں               | ·                        |                     |                       |
|                 | میرے کالج میں تقاریر اور  | ا چھی تحریر نہیں کر سکتا | الحچمی تقریر کرلیتا | ابلاغ کی صلاحیت       |
|                 | مضامین کے مقابلے ہوتے     |                          | ہوں                 | Communication )       |
|                 | ہیں جو میری صلاحیت بڑھا   |                          |                     | (Skills               |
|                 | سکتے ہیں                  |                          |                     |                       |
|                 | کوئی نہیں                 |                          | کوئی نہیں           | طر ز فکر اور مکتب فکر |
| میرے ارد گر د   |                           | کھیلوں کی طرف کم         | تغلیمی سر گرمیوں کی | ر بحان                |
| کھیلوں کے مواقع |                           | ر جحان ہے                | طرف زیادہ ہے        | (Aptitude)            |
| دستياب نهيس     |                           |                          |                     |                       |

| خطرات           | مواقع             | کمز در پہلو             | مضبوط پېلو         | شخصیت کا پہلو            |
|-----------------|-------------------|-------------------------|--------------------|--------------------------|
| (Threats)       | (Opportunities)   | (Weaknesses)            | (Strengths)        |                          |
|                 |                   | بہت زیادہ نہیں          |                    | تخليقي صلاحيتين          |
|                 |                   |                         |                    | (Creativity)             |
|                 |                   |                         | كافى حدتك پاياجاتا | احساس ذمه داري           |
|                 |                   |                         | <i>~</i>           |                          |
| میرے دوست       |                   | نسبتاً کم ہے            |                    | قوت ارادی اور خود اعتادی |
| ميري حوصله      |                   |                         |                    | (Confidence)             |
| شکنی کرتے ہیں   |                   |                         |                    | 2                        |
|                 |                   | م م                     |                    | شجاعت وبهادري            |
|                 |                   |                         | موجودہے            | انصاف پسندی              |
| میرے دوست       |                   | نسبتاً کم ہے            |                    | کامیابی کی لگن           |
| مجھے طعنے دے کر |                   |                         |                    |                          |
| میرے دوصلے      |                   | 4.                      |                    |                          |
| کم کرتے ہیں۔    |                   |                         |                    |                          |
|                 | میرےسامنےایک اچھا | میں خو د مالی اعتبار سے |                    | بخل وسخاوت               |
|                 | کیر پیڑے          |                         |                    |                          |
|                 |                   | تک کنجو س ہوں           |                    |                          |

اسی طرز پر اپنی شخصیت کا تجزیه مکمل کرنے کے بعد اپنی شخصیت کے مضبوط پہلوؤں کا تفصیلی جائزہ لیجئے اور ان کو مزید بہتر بنانے کے اقد امات سوچئے۔ اسی طرح اپنی خامیوں اور کمزوریوں کا جائزہ لیجئے اور ان کے اسباب جاننے کی کوشش کیجئے۔ اس کے بعد ان کو بہتر بنانے کے بنانے کی کوشش کیجئے۔ اس ضمن میں والدین، اساتذہ اور مخلص دوستوں کے ساتھ مشورہ جاری رکھئے۔ اپنی شخصیت کو بہتر بنانے کے جوجو مواقع آپ کو میسر ہیں، ان سے بھر پور فائدہ اٹھاسئے اور جو خطرات لاحق ہیں، ان کا مناسب سد باب کیجئے۔ اس طریقے سے ہم اپنی شخصیت کو بہتر بنانے کے لئے ایک شخصیت کو بہتر بنانے کے لئے علی اقد امات کیجئے۔

مصنف کی دیگر تحریروں کے لئے وزٹ سیجیے: www.mubashirnazir.org

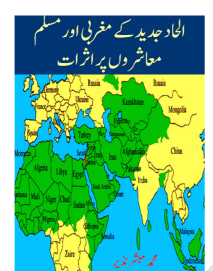
### ا پنی شخصیت اور کر دار کی تعمیر کیسے کی جائے؟

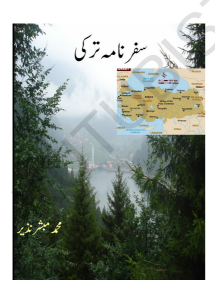


Personality Development Program

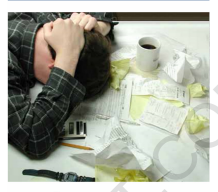


Muhammad Mubashir Nazir



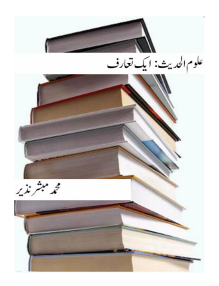


## مايوسى سے نجات کیسے؟

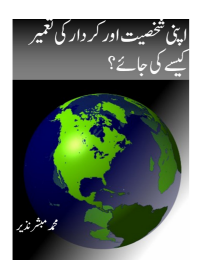


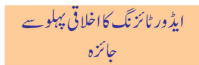
محمر مبشر نذير

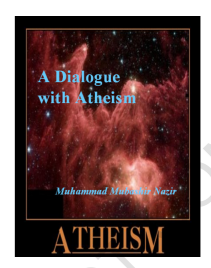




### ا پنی شخصیت اور کر دار کی تعمیر کیسے کی جائے؟

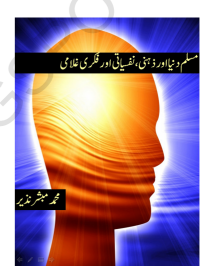


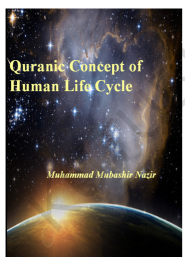


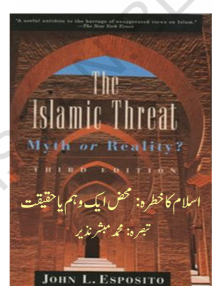


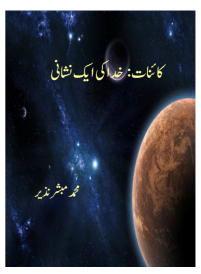




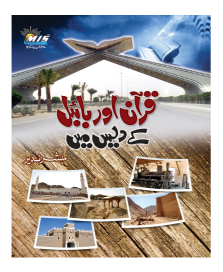


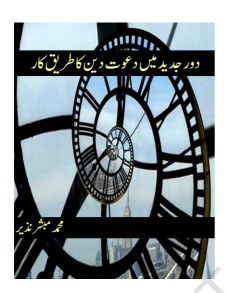






### ا پنی شخصیت اور کر دار کی تعمیر کیسے کی جائے؟







# **Empirical Evidence of God's Accountability**

Muhammad Mubashir Nazir



